# RE: ORENT

ردُّ الشرق

القيّمة Curator

Mandy Merzaban ماندي مرزبان

محررة اللغة الإنجليزية

داليا مرزيان Daliah Merzaban

محرر اللغة العربية إسماعيل الرفاعي

الترجمة العربية

اسكندر شعبان وشريكته للخدمات الإعلانية

الكتّاب المساهمون

د. باتریك كین داليا مرزبان د. سلوی مقدادی إسماعيل الرفاعي

التصوير الفوتوغرافي

كابيتال دي إستوديو

تصميم الكتاب وي آر ثوت فوكس

Clint McLean, Una Janićijević, Tulip Hazbar کلینت ماکلین و اُونا یانیشیفیتش و تولیب هزیر

**English Editor** 

**Arabic Editor** 

Ismail Rifai

**Arabic Translation** 

Iskandar Shaaban Partner Ad Services

Contributors

د. فاليري بحيري Valerie Beheiry, Ph.D Patrick Kane, Ph.D Daliah Merzaban

Salwa Mikdadi, Ph.D

Ismail Rifai

د. سارة روجرز Sarah Rogers, Ph.D

Photography

Capital D Studio

**Book Design** 

We Are Thought Fox

#### TABLE OF CONTENTS جدول المحتويات

Barjeel Art Foundation 07 نبذة عن مؤسسة بارجيل للفنون

> Foreword 08 مقدمة

Exhibition Statement 12 كلمة المعرض

Patrick Kane interviews 14 Dia Al Azzawi باتریك كین يحاور ضیاء العزاوی



CHAFIC ABBOUD شفيــق عبّــود 22



RAGHEB AYAD والسيد بالناد 24



DIA AL AZZAWI ضياء العـــزُاوي 26



NASSIR



HAFIDH AL DROUBI حافظ الحروبي 36



ISMAIL FATTAH إسماعيل فتــاح 38



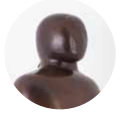
ABDEL KADER GUERMAZ عبدالقادر قرماز 40



PAUL GUIRAGOSSIAN بول غيراغوسيان 42



KADHIM HAIDAR کاظم حیدر 46



ADAM HENEIN آدم حنیــن 50



NAIM ISMAIL ليدل مسإميدن 52



SAADI AL KAABI يبحكاا وعحس 54



LOUAY KAYYALI لـــؤي كيــــالي 56



MOHAMMED KHADDA محمح خحا 58



ISMAIL AL KHAYAT إسماعيـل الخيـاط 62



FATEH AL MOUDARRES فاتح المدرس 64



AHMED MOUSTAFA أحهد منصطفي 66

••• ردُّ الشرق 4 • • • RE: ORIENT 5

#### TABLE OF CONTENTS جدول المحتويات

Previous 99 Publications المطبوعات السابقة



ABDALLAH AL QASSAR عبد اللّه القصار 68



ABDUL-HALIM RADWI عبدالحليم رضوى 72



SAMIR RAFI ىسميــر رافــي



NOURI AL RAWI نــوري الراوي



ISSAM AL SAID عبدساا ولصد 82



SHAKIR HASSAN AL SAID شاكـر حسـن آل سعيــد



WALID AL SHAMI وليد الشامي 86



GAZBIA SIRRY حــاذىنــة ســرى



SEIF WANLY سيـف وانــلي 90



NASHA'AT AL ZUABY نشـــأت الزعبي 96

#### BARJEEL ART FOUNDATION

نبذة عن مؤسسة بارجيل للفنون

تعد "مؤسسة بارجيل للغنون"، التي تتخذ من دولة الإمارات العربية المتحدة مقرّاً لها، مبادرة مييتقلة تهدف إلى إدارة وحفظ وعرض مجموعة مقتنيات سلطان سعود القاسمي الفنية الشخصية.

تتمثل رؤيـة المؤسسة في المساهمة بدعم حركة التطور الفكرى على الساحة الغنية الخليجية عبر اقتناء تشكيلة متميزة من الأعمال الغنية وعرضها أمام الحمهور في الإمارات العربيــة المتحدة. كما تهدف المؤسسة إلى توفير منصة عامة تتبح للجمهور تبادل وجهات النظر والتحاور حول الفن الحديث والمعاصر، مع التركيز على الفـنانين المتشبعين بالتراث العربي حول العالم.

وتسعى "مؤسسة بارجيل للغنون" جاهدة لأن تكون مورداً ثراً للمعلومات حول الفن الحديث والمعاصر على الساحة المحلية والعالمية، وذلك من خلال استضافة المعارض الداخلية، وإعارة الأعمال الغنية للمنتديات الدولية، وإصدار المطبوعات الورقية والمنشورات الإلكترونية، وابتكار البرامج التفاعلية لعامة الجمهور.

The Barjeel Art Foundation is an independent, United Arab Emirates-based initiative established to manage, preserve and exhibit the personal art collection of Sultan Sooud Al Qassemi.

The foundation's guiding principle is to contribute to the intellectual development of the art scene in the Gulf region by building a prominent, publicly accessible art collection in the UAE. Part of this objective involves developing a public platform to foster critical dialogue around modern and contemporary art, with a focus on artists with Arab heritage internationally.

By hosting in-house exhibitions, lending artwork to international forums, producing print as well as online publications, and fashioning interactive public programmes, the Barjeel Art Foundation strives to serve as an informative resource for modern and contemporary art locally and on the global stage.

••• ردُّ الشرق 6 • • • RE: ORIENT 7

#### FOREWORD anson

#### By Salwa Mikdadi, Art Historian and Curator. Abu Dhabi, 2013 سلوی مقدادی قیّمة ومؤرخة فنیة ، أبوظبی، ۱۳۳۳

سادت العالم العربي موجة من التفاؤل خلال الفترة الممتدة بين خمسينيات وسبعينيات القرن الماضي عقب استقلال عدد من الدول العربية من هيمنة الاحتلال الأوروبي، بدءاً بسوريا ولبنان في الأربعينيات، ومروراً بمصر وليبيا والعراق وتونس والمغرب بعدها بفترة وجيزة، ووصولاً إلى استقلال بقية البلدان العربية الأخرى في الستينات وأوائل السبعينات، وارتفعت موجة التفاؤل تلك ابان أحداث عديدة جاشت لها مشاعر الجماهير العربية مثل تأميم قناة السويس عام ١٩٥٦، والوحدة بين سوريا ومصر (الجمهورية العربية المتحدة) بعد ذلك بسنتين. وسرعان ما سرت في أوصال المجتمعات العربية خيبة الأمل بعد الهزيمة المؤلمة لحرب النكسة عام ١٩٦٧، فضلاً عن التململ من السياسات الحكومية السائدة وسط فشل الأيديولوجيات مثل القومية العربية والاشتراكية والعلمانية.

ينتمي المشاركون في هذا المعرض إلى الجيل الثاني من الغنانين العرب الذين استفادوا من البنية التحتية الجديدة لقطاعي الغنون والتعليم، وكانوا على دراية كاملة بتاريخهم الثقافي وتقاليدهم الأدبية، وشاركوا بشكل فاعل في الجدل الدائر حول مفاهيم الأصالة والحداثة في الثقافة العربية، فاعتنقوا الحرية والإصلاح الاجتماعي منهجاً في أعمالهم الغنية.

وعانى هذا الجيل مع نهاية السبعينيات من الإحباط وخيبة الأمل إزاء سياسات حكوماتهم وفشل الدولة الإجتماعية في مصر وإخفاق مشروع الحداثة العربية. وجمع خطاب الحداثة – الذي بلغ ذروته في الستينيات – بين الغنانين والكثّاب أكثر من أي وقت مض: فعمل المؤلف جبرا ابراهيم جبرا في مجال النقد الفني، بينما جمعت الرغبة في التعاون بين ضياء العزاوي والشاعر محمود درويش، وسطع نجم فاتح المدرس في مجال كتابة الشعر والمسرحيات والروايات فضلاً عن الرسم. وشهد تاريخ الفن في المنطقة العديد من البدايات الجديدة خلال الفترة الممتدة بين خمسينات وسبعينات القرن الماضي، ومنها مشاركة الأجنحة المصرية والسورية والعراقية لأول مرة في بينالي البندقية.

The decades between the 1950s and 1970s witnessed a surge of optimism following the independence of several Arab countries from European colonial domination. Beginning with Syria and Lebanon in the 1940s, Egypt, Libya, Iraq, Tunisia and Morocco achieved independence soon after while other Arab countries gained their freedom in the 1960s to early '70s. This optimism, buoyed by the 1956 nationalisation of the Suez Canal and the short-lived unification of Syria and Egypt (United Arab Republic) in 1958, was overshadowed by disillusion after the crippling Arab defeat in the 1967 Arab-Israeli war. From an art historical standpoint, the backdrop of social and political turmoil epitomised a pivotal period of transition in the region.

The artists in this exhibition belong to the second generation of Arab artists; they benefitted from newly established infrastructure for arts and education. Well versed in their cultural history and literary traditions, these artists actively engaged in critical discussions and debates around authenticity and modernism in Arab culture. They espoused social reform and freedom through the arts.

By the end of the 1970s, artists of this period were disenchanted with their governments' policies, the failure of the social state in Egypt and the Arab modernist project (hadatha). The modernist discourse that peaked in the 1960s brought artists and writers together more so than in any





صورة البينالي العربي الأول في بغداد، ١٩٧٤

Photo of the first Arab Biennial in Baghdad, 1974.

وأنتجت تلك الفترة عدداً من الفنائين المميزين الذين تابع بعضهم دراسته في الخارج بمنح من حكوماتهم، فيما ارتاد البعض الآخر كليات الفنون التي تم تأسيسها حديثاً في بلدائهم، وكما يبدو من سيرهم الذاتية، كان الفنانون المشاركون في هذا المعرض من الأعضاء المؤسسين للجمعيات والمؤسسات الفنية الكبرى في مصر وسوريا والعراق ولاحقاً في مختلف أرجاء العالم العربي، وفي ظل غياب القيّمين الفنيين، نظم هؤلاء الفنانون المعارض وكانوا من الأعضاء الفاعلين في هذه الحمعيات الحمعيات الحميان الحميات

ومع تواضع علاقات التعاون على المشاريع الغنية بين الغنانين في تلك الغترة، شكلت الجمعيات والمؤسسات والجماعات الغنية منابر مهمة ساعدت على ظهور عدد من الغنانين الجدد،

وإنشاء فضاء للحوار والنقاش والتفاعل بين الروائيين والشعراء والصحفيين. وقبل سلسلة الحروب وتغييرات الأنظمة التي دفعت بالعديد من الفنانين العرب للهجرة إلى الغرب والدول العربية المجاورة، شهدت فترة السبعينات آخر المعارض الجماعية التي نظمها اتحاد الفنانين التشكيليين العرب (معرض البينالي العربي ١٩٧٤). وشهد عام ١٩٦٧ انهيار أيديولوجيات القومية العربية والاشتراكية والعلمانية وصعود مفهوم الإسلام السياسي. ولا يدعي المعرض تقديم مسح فني شامل لتلك الفترة، كما أنه لا يعرض مفهوماً محدداً بشكل مسبق، أو يغرض أي معايير موضوعية؛ بل يشجع بدلاً من ذلك على تقييم كل عمل فني بمعزل عن الآخر؛ ويسعى إلى إعادة تأطير التجربة الفنية لتلك الفترة وفقاً لأسلوب ومعايير وتأثيرات كل فنان على حدة.

وتسلط الأعمال الغنية المعروضة الضوء على اهتمامات مقتنيها، كما توفر نظرة معمقة عن التناقضات السائدة على صعيد توافر وبيغ نتاجات الغن العربي



A photo of artists (left) Ismail Fattah, (centre) Dia Al Azzawi, and (right) Rafa Al Nasiri taken in Baghdad in the 1960s. صورة للغنائين (يساراً) إسماعيل فتاح، (وسطاً) ضياء العزاوي، و(يميناً) رافع الناصري ملتقطة في بغداد في الستينيات.

established schools of art.

As reflected in their biographies, artists represented in this exhibition were founding members of major art collectives and associations in Egypt, Syria, Iraq and later across the Arab world. In the absence of curators, Arab artists organised exhibitions and were active members of these associations. While there were few collaborations on art projects between the artists, formal and informal artist collectives, groups or associations provided important platforms for peer review, for assisting emerging artists and for creating a space for discourse within which artists, as well as novelists, poets, journalists and others, could mingle and debate. Wars and regime changes sent many Arab artists into exile to the West and neighbouring Arab countries. The 1970s saw the last of the group exhibitions organised by the

state-issued scholarships,

while others attended newly

الحديث. وعلى سبيل المثال، لم يحظ الغن التجريدي، على أهميته، بشعبية كافية خلال السنة الأولى من عرضه في المعارض الخليجية مقارنة بالغن التمثيلي.

ولم يكن ضعف تمثيل الغنانات المشاركات بهذا المعرض أمراً مقصوداً، ولا يعتبر بطبيعة الحال تمثيلاً مباشراً لتلك الغترة؛ وقد يعزى ذلك إلى ضعف تمثيلهن في المعارض ودور المزادات العلنية. وهنا تجدر الإشارة إلى النمو المضطرد لمجموعة بارجيل مع إثر الهايمزيد من الأعمال الغنية على نحو منتظم.

ويعود نحو نصف الأعمال الغنية المشاركة في المعرض إلى فنانين رسموها في بدايات مسيرتهم الغنية، حيث كان معظمهم بعمره ٣٠ عاماً أو أقل؛ وبذلك توفر لنا هذه الأعمال الاستثنائية لمحة عن التأثيرات التي صقلت تجربة كل فنان خلال العقود اللاحقة. ويعد معرض «ردُّ الشرق» فرصة استثنائية لاستحضار ثلاثة عقود من النتاجات الغنية في العالم العربي، والتي شكلت علامةً فارقة في تاريخ الإبداع الغني. ونود أن نعرب عن جزيل شكرنا لـ «مؤسسة بارجيل للغنون» على إتاحتها الغرصة لدراسة مجموعة مهمة من الأعمال الغنية العائدة لتلك الحقية الغنية.



Hafidh Al Droubi with fellow artists Jewad Selim, Atta Sabri and others in 1940s Baghdad. حافظ الدروبي مع زميليه الغنانين جواد سليم، وعطا صبري، وآخرين في الأربعينيات ببغداد.

Union of Arab Plastic Artists (1974 Arab Biennial). By 1967, Arab nationalism, socialism and secularism were seen as failed state ideologies and political Islam was on the rise.

This exhibition doesn't claim to present a comprehensive survey of the period, neither does it offer a predetermined concept or impose thematic parameters. Rather, it encourages an appreciation of each work independent of the other. It seeks to reframe art of the period on each artist's terms, style and influences. The artworks highlight the interests of the collector while also providing insight into discrepancies in the availability and sale of modern Arab art. For example, abstraction, an important development during this period, was not as popular in the first years of the Gulf art fairs in comparison with abstract expressionist art.

The limited number of women in the exhibition is neither intentional nor representative of the period; it is possibly due to the fact that fewer women artists from the modern period are available or presented through galleries and auction houses. It is of note that the Barjeel collection is growing fast with more pieces regularly added to further shape the foundation's reservoir of artwork.

Almost half of the artworks in Re: Orient were made by artists early in their career, when most were 35 years old or younger. Such exceptional works provide us with clues on the influences that shaped the artists' oeuvre in the period. The exhibition is a unique opportunity to look back on three decades of art production in the Arab world that were a critical signpost in the history of artistic production. We are grateful to the Barjeel Art Foundation for making it possible to study an important selection from this era.

اصورة مقدمة من ميم جاليري. دبي.

**10** الشــرق **10** الشــرق • • • ودُّ الشــرق و الشــرق 10 الشــر

# RE: ORIENT ردُّ الشرق

#### INVESTIGATING MODERNISM IN THE ARAB WORLD 1950s-70s ا 197، ماد يت اام، ماد في العداثة ف

Text by Mandy Merzaban بقلم ماندي مرزبان

مخزون كبير من الأعمال الغنية التصويرية شكّل الانطباعات والتصورات السائدة عن المجتمعات العربية. ومن بينها التصور الغربي لـ "الشرق" – المصطلح الاستعماري الذي يعدّ اليوم مفهوماً رجعياً، والذي استخدم في وصف شعوب وأماكن وملابس "الشرق الأقصى" – ومهّد لظهور تصورات رومانسية وأحادية حول المشرق العربي، وشمال أفريقيا، والخليج العربي، والعراق. وأصبحت الأعمال الغنية التي تصور المناظر الطبيعية المثالية والبذخ والعنف، شارات استحوذت على أجندات المراقبين الغربيين، أكثر من الثقافات نفسها.

وعند إلقاء نظرة معمقة على النتاج الغني من خمسينيات حتى سبعينيات القرن العشرين، تلك الحقبة المفصلية التي شهدت انتقال العديد من البلدان العربية من نير الاستعمار الفرنسي إلى البريطاني، تتضح النزعة الذاتية المؤطرة لأعمال فناني تلك الفترة. وقد أسست رواسب الحكم الاستعماري لموجة من المدّ القومي العربي في الخمسينيات والستينيات مع ظهور الحركات العروبية مثل الناصرية، مدفوعة بالخطابات الجماهيرية للرئيس المصري آنذاك جمال عبد الناصر، وحزب البعث العلماني العروبي في سوريا والعراق. وسرعان ما فتحت الناجر، نطريق أمام أشكال من الهيمنة السياسية والانقسام.

A repertoire of images has shaped understandings of Arab societies. Among these, Western illustrations of the Orient—a colonial term now deemed pejorative used to describe peoples, places and customs of the 'Far East'—laid the groundwork for romanticised, mono-centric perceptions of countries in the Levant, North Africa, Arabian Gulf and Iraq. Depictions of idealised landscapes, opulence and violence became insignia that captured the agendas of Western observers more than the cultures themselves.

Examining art production between the 1950s and 1970s, which for many Arab countries marked a pivotal period of transition from French and British imperialism, provides a glimpse into the subjective framework within which artists were operating. The residue of colonial rule engendered a wave of Arab nationalism in the 1950s and '60s with the rise of Pan-Arab movements such as Nasserism, steered by the



Photo of riots in Cairo just before the crowd attacked the police during the 1952 Egyptian Revolution. صورة للمظاهرات في القاهرة قبل تعرض المشاركين فيها للهجوم من الشرطة خلال الثورة المصرية عام ١٩٥٢.

وغالباً ما تربط صنعة الغن بين التجارب الشخصية والظروف الاجتماعية السياسية والثقافية السائدة، وقد فتحت الحداثة في العالم العربي الباب موارباً أمام تبادل ديناميكي للأفكار. وجمع الغنانون الحداثيون المتأصلون في البلدان العربية ما بين الأساليب التقليدية والأساليب الرمزية القديمة المتجددة. كما وظفوا الأساليب الريادية الغربية، مثل التكعيبية والسوريالية والدادائية لتصوير الحياة اليومية والهموم السياسية والوجودية. لقد شاركوا بفاعلية في الحوار العالمي وتفاعلات الحداثة.

هذا المعرض يبدأ بالاختصار "RE" الذي يرمز إلى "الرد" على الرسالة الأصلية. والتي تعبر عن الحوار المغتوع والمستمر بين ماضي وحاضر الشعوب المتغايرة، ويغضح الغئوية الزائفة التي تسجن الغنانين بين جدران التفسيرات الضيقة للهوية والسياسة. يجسد "ردُّ الشرق" جدلاً مستمراً حتى يومنا هذا حول تطور الغن خلال ثلاثين عاماً. ومع تطور الأبحاث حول الغن الحداثي في العالم العربي، فإن الغوارق الدقيقة الموروثة والأفكار الموجهة للحداثة تشهد مراجعة مستمرة وتجديداً وإعادة توجيه متواصلين.

populist rhetoric of Egyptian President Gamal Abdel Nasser and secular nationalist Ba'ath parties in Iraq and Syria. The shift toward independence also gave way to forms of political domination and division.

Art making often connects subjective experiences with the prevailing socio-political and cultural circumstances, and modernism in the Arab world epitomised a dynamic exchange of ideas. Modern-era artists with roots in Arab countries fused traditional approaches,

re-appropriated ancient symbolism, and employed Western avant-garde styles such as Cubism, Fauvism, Surrealism and Dadaism to comment on daily life, politics and existential concerns. They were actively involved in the global dialogue and interpretation of modernism.

This exhibition starts with the prefix RE:—a symbol signifying a 'reply' to an original message, and representing the ongoing, open-ended dialogue about past and present notions of otherness and the contrived categories that trap artists in narrow interpretations of identity and politics. RE: Orient is a conversation, persisting to this day, about the development of art in the 30-year period. As research of modern art in the Arab world evolves, the inherent nuances and guiding paradigms for modernity are continuously reviewed, replenished and reoriented.

Photo by Getty السعورة من جيتي إيميجز. الصورة من جيتي إيميجز.

غياء العزاوي في بغداد

Dia Al Azzawi photographed in Baghdad

# REVISITING ART IN IRAQ

العودة للفن في العراق

#### باتریك كین یحاور ضیاء العزاوی

ب ك: من بين أعمالك التي تقتنيها «مؤسسة بارجيل للفنون» هناك لوحة «قناع المدعين» التي رسمتها عام ١٩٦٦. ما هو تصورك لهذا العمل اليوم بعد مرور كل هذا الوقت وفي ضوء خبرتك التي اكتسبتها في الحياة؟ ما هو معناه الأصلى؟ وكيف تنظر إليه اليوم؟

ضع: في عام ١٩٦٨ كنت أعمل في موقع أثري إسلامي على أطراف مدينة كربلاء. ومررت حينها بمنطقة تدعى «الجوف» على طرف الصحراء وتعد بمثابة مدخل لكربلاء. وكان التباين بين هذه المدينة بمسجدها الذهبي الباذخ من جهة والصحراء بفراغها المترامي من جهة أخرى هو الذي ألهمني رسم هذه اللوحة التي سميتها «الجوف» (القناع). وكانت فكرة العمل ترتكز على استخدام الجوف كقناع لمدينة غنية بإرثها التاريخي وأهميتها الكبيرة بالنسبة للشعب العراقي.

أما كيف أرى هذه اللوحة اليوم؟ فهي ببساطة تعود بي إلى الأيام التي كنت أعمل فيها في مجال الآثار وأتعاون خلالها مغ فنانين آخرين ونبذل قصارى جهدنا لدفع الحركة الفنية العراقية إلى حدود جديدة.

**ب ك:** هلا حدثتنا من خلال تجربتك عن التغير الذي طال الأسس المؤسسية والدعم المقدم للفنانين في العراق؟ عندما بدأت تجربتك، ما

#### PATRICK KANE INTERVIEWS DIA AL AZZAWI

**PK:** Among your works collected by the Barjeel Art Foundation is your painting Mask of the Pretenders (1966). What is your reflection on this painting now that time has passed and based on your life experience? What was its original meaning and how do you view it today?

**DA:** In 1968, I was working in an Islamic archaeological site on the outskirts of Karbala city. Once I came across an area named, locally, Al Joff. It was at the edge of the desert, and as soon as you left this area you entered Karbala city. The contrast between this city with its lavish golden mosque and the desert with its vast emptiness inspired me in this painting, which I named in Arabic, Al Joff (mask). The idea behind the work was to use Al Joff, with its minimal landscape, as a mask to a city that is very rich with regard to its historical mythology and its importance in the Iraqi society.

How I view it today? It simply takes me back to the days when I was working in the field of archaeology; to the days

الصورة مقدمة من أميها جاليري".

••• ردُ الشرق 14

هي الخيارات والسبل التي كانت متاحة للفنانين أو مدرسي الفن أو غيرهم لتطوير مسيرتهم الفنية؟ وكيف تغير ذلك بالنسبة للأجيال اللاحقة؟

ضع: أقمت معرضي الأول في عام ١٩٦٤، وحينها لم نكن نتلقى أي دعم من الحكومة على الإطلاق باستثناء وزارة الإعلام التي كانت تقوم من حين لآخر بشراء إحدى اللوحات ليتم عرضها في «متحف الفن الحديث». وبعد بداية السبعينات، أضحت الحكومة أكثر انفتاحاً من ذي قبل ليعقب ذلك مشروعين رئيسيين هما «نصب الجندي المجهول» للفنان خالد الرحال، و»نصب الشهيد» للفنان السماعيل الفتاح. وبدأت الحكومة أيضاً بدعم وتمويل عدد من مؤتمرات ومهرجانات الفن العربي، بالإضافة إلى افتتاح المراكز الثقافية العراقية حول العالم؛ وبنهاية السبعينيات، بدأت الحكومات تستخدم الفن كأداة سياسية، وهذا ما نتج عنه إقامة معرض سنوي أصبح بشكل تدريجي بديلاً عن المعرض الذي ترعاه «جمعية الفنانين العراقيين».

**ب ك:** إلى أي حد غيرت الأزمات التي ألمت بالعراق منذ أواذر السبعينيات من مستوى الدعم الحكومي للفنون؟

ضع: بعد بدء الحرب مع إيران في سبتمبر من عام ١٩٨٠، واصلت الحكومة العراقية دعم المعارض الدولية كوسيلةً لصرف الأنظار عن الدمار الحاصل وعواقب هذا الصراع: ونظراً لطول فترة الحرب وتكلفتها الكبيرة، أصبح من الصعب الاستمرار بتقديم هذا الدعم في منتصف الثمانينيات، فتم إغلاق المراكز الثقافية وتضاءل مستوى الدعم المقدم للفنانين.

بك: أتاح لنا معرض «ميم جاليري» في دبي مؤخراً رؤية لوحتك الجدارية «مرثية لمدينتي المحاصرة»، والتي تحمل أيضاً اسم «قصيدة رثاء لمدينتي»، حيث تصور هذه اللوحة المهمة الدمار الذي لحق بالعراق بعد غزوه من قبل القوات الأميركية في عام ٢٠٠٣. هل تهدف من خلال هذه اللوحة الجدارية إلى وضع المشاهد أمام صورة كبيرة أوسع مما قد تستطيع العين مشاهدته ينظرة واحدة؟

ضع: بسبب حجم الدمار الكبير، لم يكن أمامي سوى خيار واحد وهو أن أقوم برسم لوحة كبيرة تعكس حجم الألم وفقدان الآلاف من أبناء الشعب العراقي. when I was working with other artists doing our utmost to push the Iraqi art movement to a new border.

**PK:** In your experience, how has the institutional base and support for artists changed in Iraq? When you began, what were the options and paths for artists, art instructors or others to seek a career in the arts and how has that changed now for the generations that followed?

**DA:** My first exhibition was in 1964. At that time, we had no support at all from the government, the sole exception being that the Ministry of Information might, from time to time, buy one painting for the Museum of Modern Art. After the start of the '70s, the government started to become more open and two major projects followed: the *Monument of the Unknown Soldier* by Khalid Al Rahhal, and the *Monument of the Martyr* by Ismail Fattah. The government also began to support and to finance a number of conferences and festivals of Arab art, and to instigate the opening of Iraqi cultural centres across the world. By the end of the '70s, the government had started to use art as a political tool. This led to a yearly exhibition that gradually became an alternative to that held by the Iraqi Artists Society.

**PK:** To what extent did the crises that ensued in Iraq from the late 1970s change the government's support for the arts?

**DA:** Following the start of the war with Iran in September 1980, the Iraqi government continued to support international exhibitions as a way to distract from the destruction and consequences of conflict. However, due to the length and cost of the war, by the mid-1980s it had become difficult to maintain

كما سيكون من الأفضل كذلك إيجاد حوار مع المشاهد ليركز على المواضيع التي أقوم بمعالجتها في هذه اللوحة.

**ب ك:** استخدام اللونين الأسود والأبيض بالإضافة إلى المحتوى والشكل العام للوحة «قصيدة رثاء لمدينتي» يستحضر إلى ذهني جدارية بيكاسو الشهيرة «جرينكا» التي رسمها عام ١٩٣٧. هل تسعى من وراء ذلك إلى إيقاظ ذاكرة المشاهد حيال ذلك العمل للفت انتباهه نحو مجزرة صبرا وشاتيلا، أو إلى الدمار الكبير الذي خلفته الغزوات على الشعب العراقي؟

ضع: يستخدم العديد من الغنائين اللون الأسود بشكل طاغ بمن فيهم بيكاسو؛ وعندما كنت أعمل في التسعينيات على مجموعة الأعمال التي أطلقت عليها السم «بلاد السواد» والتي تضم لوحة «قصيدة رثاء لمدينتي»، بدأت أكبح نفسي عن استخدام الألوان التي سادت لوحاتي السابقة كنوع من الاحترام لآلاف الأشخاص الذين فقدوا حياتهم، ولتذكير المشاهدين بمعاناة الضحايا وتركيز اهتمامهم على الموضوعات التي عالحها الغن.

"BY THE END OF THE '7OS, THE GOVERNMENT HAD STARTED TO USE ART AS A POLITICAL TOOL"

«بنهاية السبعينيات، بــدأت الحكــومــات تستخــدم الفــن كأداة سبــاسيــة»

this support. Cultural centres were forced to close, and support for artists dwindled.

**PK:** The recent showing of your mural Elegy to My Trapped City (also known as Ode to My City) at Meem Gallery in Dubai allowed us to view again this powerful interpretation of the destruction of Iraq following the invasion by American forces in 2003. Is the form of the large painted mural intended to confront the viewer with a scale that presents more than the eye can take in all at once?

**DA:** Because of the scale of the destruction, I felt that I had only one option, to create a large painting that could communicate the pain and loss of thousands of Iragi papels. It would

could communicate the pain and loss of thousands of Iraqi people. It would also be better in creating a dialogue with the viewer, to focus their mind on the topics that I was dealing with.

**PK:** For me, the use of black and white, the content and general form of Ode to My City, calls to mind Picasso's epic mural, Guernica (1937). Were you seeking to awaken the viewer's memory of this other work in drawing attention to the plight of victims of the Sabra and Shatilla massacre or of the destructive results of invasions to the residents of Baghdad?

**DA:** My understanding is that many artists use black as a dominant colour, Picasso among them. During the '90s, when I was producing work about Iraq under the title Bilad Al Awad (including *Ode to my City*) I started to restrain myself from using the colours that had previously dominated my paintings.

بك: هيمنت على سلسلة معارض «الفن في العراق اليوم» التي كنت قيماً عليها إلى جانب تشارلز بوكوك، فكرة واحدة هي رؤيتك الخاصة حيال الدور المتغير للفنون واستخدامها لمصلحة الدولة. هل فقد الفن استقلاليته مع هيمنة الدولة على الإنتاج الفني خلال الفترة اللاحقة من حكم صدام حسين؟ وما هو دور الفن في المنفى كأحد أشكال المقاومة؟

ضع: هيمنة الدولة تنتج الكثير من الأعمال التمجيدية والسطحية ذات الطابئ الدعائي، والتي إما اصطبغت بطابغ محايد تجاه الأحداث الجارية أو انطلقت من وجهة نظر شخصية صرفة: ومغ استمرار هذا التوجه على مدى سنوات عديدة بات من الصعوبة بمكان العثور على الأعمال القيّمة التي يمكن لها أن تعكس صورة الاضطهاد والمعاناة التي يعيشها الشعب العراقي. ومن هنا كان الدور الحقيقي للفنانين في المنفي يتمثل في الإضاءة

16 ردُ الشــرق RE: ORIENT وُ الشــرق 16 وُ الشــرق 17 RE: ORIENT الشــرق 18 الشــرق 18 الشــرق 18 الشــرق 18 ا

على أولوية التغيير، وتوثيق معاناة السنوات الماضية، والاحتفاء بصبر وإيمان الشعب العراقي.

**ب ك:** ماذا تقول في عمليات النهب التي طالت الفن العراقي والمتاحف والمواقئ الأثرية على نطاق واسغ أثناء الاحتلال الأمريكي للعراق؟

ضع: يشكل تجاهل قوات الاحتلال الأمريكي لإنسانية وتراث العراقيين نقطة مهمة تستحق التوقف عندها مطولاً، فكيف لمن يتغنى بحمل لواء الديموقراطية وحقوق الإنسان أن يرتكب مثل هذه الأفعال المخزية التي تتناقض

"THE DOMINATION

OF THE STATE PRODUCES

A LOT OF PROPAGANDIST

AND SHALLOW WORKS"

«هيمنـة الدولـة تنتـج الكثير من

الأعمال التمجيدية والسطحية»

مع هذه المبادئ لقد أثارت الحوادث البشعة التي شهدها سجن أبو غريب سخط الكثير من الغنانين الدوليين أمثال مارك كوين، وريتشارد سيرا وبوتيرو. وأعتقد أن صور أبو غريب شكلت صدمة كبيرة ليس فقط لأنها ارتكبت تحت مرأى ومسمع الحكومة فحسب، بل لكونها تصور الوجه الحقيقي للاحتلال.

**ب ك:** كيف يمكن للغن أن يتطور في ظل غياب المؤسسات الفنية؟ وما هي النماذج وأساليب التعبير الإبداعية المتاحة عندما يتضاءل مستوى الدعم؟

ضع: لا شك أن معظم المؤسسات الثقافية العربية هي ذات حضور ضعيف عموماً، وتعكس اهتمامات الحكومات بالدرجة الأولى. وبما أن أغلب المنظمات الثقافية ينبغي عليها العمل ضمن حدود مجتمعاتها، لذا فإن أي تطور للحركة الغنية في المستقبل سينبثق عن هذه العوامل.

**ب ك:** إلى أي حد تركز النقاش حول الفن العراقي الحديث في بغداد؟ وكيف يمكن لنا أن نفهم التجربة الفنية في مدن ومناطق أخرى؟

ضع: لطالما كانت بغداد مركزاً للنشاط الثقافي شأنها في ذلك شأن دمشق والقاهرة؛ وغالباً ما تلقى التجربة الغنية خارج العاصمة الاهتمام الذي تستحقه، ذلك لأن أغلب حكومات الشرق الأوسط تولي العاصمة الاهتمام الأكبر في كافة جوانب الحياة.

This is out of respect to the thousands who lost their lives, but is also to remind the viewer of the plight of the victims, to focus their attention on the topics raised by the art.

**PK:** In the Art in Iraq series you curated with Charles Pocock, one prevailing theme was your reflection on the changing role and utility of arts in relation to the state. Was there a loss of artistic autonomy as the state dominated production of art during the later period of Saddam Hussein's rule?

What is the role of art in exile as a form of resistance?

**DA:** The domination of the state produces a lot of a propagandist and shallow works; these are also either neutral toward current events, or representative of a very personal view, so that after many years it has become difficult to find serious works that can reflect the trauma and anxieties of Iraqi

society. The real role of artists in exile is to prioritise change, to document these past traumas, but also to celebrate the endurance of the Iraqis.

**PK:** What is your reaction to the widespread looting of Iraqi art, archaeological museums and sites that happened while Iraq was under American occupation?

**DA:** The occupation force disregards the humanity and heritage of Iraqis. It presents a view of itself, one of democracy and human rights that is at odds with its actions. What happened in the Abu Ghraib prison was a shameful act which

ب ك: كيف تغيرت فلسفتك الفنية بعد هذه المسيرة الطويلة؟

ضع: لا يهمني كثيراً الانخراط في التوجهات الحديثة للفن بقدر ما أفضل تحدى نفسى عبر أعمال جديدة أشعر بالحاجة إلى إبداعها.



Exhibition catalogue featuring Mask of the Pretenders (1966) for Dia Al Azzawi's Retrospective show at the Iraqi Artist Society Hall in Baghdad, 1967. كتالوج المعرض السنوي الرابغ في قاعة جمعية الفنائين العراقيين ببغداد عام ١٩٦٧يصور «قناع المدعين» (١٩٦٦) للفنان ضياء العزاوي

many international artists have expressed their outrage against, from Marc Quinn and Richard Serra to Botero. I think that the Abu Ghraib images were shocking not simply because they were authorised and legitimised by the government, but also because they portray the real face of occupation.

**PK:** In the absence of institutions, how does the experience of art shift? What form and expression are found when there is less open support?

**DA:** Most cultural institutions in Arab countries are very weak and reflect the interests of their governments. However, since cultural organisations must work within the limitations of ;their society, any future development of the arts will have to emerge out of these factors.

**PK:** To what extent has the discussion of modern art in Iraq been too focused on Baghdad? How can we understand the artistic experience in other cities and regions?

**DA:** Baghdad is like Cairo or Damascus. It has always been the centre of cultural activity, and artistic experience from outside the capital has gone mostly unnoticed. This is because most governments in the Middle East place greater emphasis on the capital in all aspects of life.

**PK:** With all of the life experience you have gained, how has your philosophy of art changed?

**DA:** The most important thing is not to invest too heavily in the fashions of the moment. I would rather challenge myself through new works, which I feel the need to create.

الصورة مقدمة من ميماجانيزي. Photos courtesy of Meem Gallery,

**18** ودُالشرة (RE: ORIENT **19** 

### CATALOGUE OF WORKS

كتالوج الأعمال

#### CHAFIC ABBOUD

شفيــق عبّــود

بکفیدا لبنان، ۱۹۲۲–۲۰۰۶ <mark>عائلة کردیة</mark>، ألوان زیتیة علی ورق مقوی ۲۹٫۵ × ۲۹٫۶ سیم Bikfaya, Lebanon, 1926-2004 Kurdish Family, oil on board 46.7 x 29.4 cm

يعكس استكشاف اللون والضوء، ملامح الأسلوب الغني لشفيق عبُود، الذي يعد واحداً من أبرز الغنانين اللبنانيين المعاصرين. وأنتج عبُود، الذي ولد في ناحية بكفيا اللبنانية عام ١٩٢٦، مجموعة غنية ومتنوعة من الأعمال الغنية التي تراوحت في أشكالها بين الرسم الزيتي، والحبر، والألوان المائية، والخزف، وكتب الغنانين. وينم أسلوب عبود عن اهتمام عميق بالعناصر المادية للعمل الغني في قلب الحداثة العالمية. درس عبُود في «الأكاديمية اللبنانية للغنون

الجميلة» قبل أن يسافر إلى باريس عام ١٩٤٧، لمتابعة تدريبه في مرسم «آندريه لوت وفرنان ليجيه»، حيث تتلمذ هناك على يد الرسّام اللبناني قيصر الجميّل، وهو أحد تلامذة الرسام اللبناني خليل صليبي، الذي يعد الصديق والزميل المقرب للرسام الانطباعي الأمريكي جون سنغر سارجنت.

ورغم أن عبُود بدأ مسيرته الغنية كرسًام تصويري، غير أنه تحول إلى أسلوب التجريد الغنائي عام ١٩٤٨. وفي عام ١٩٥٢، حصل

على منحة دراسية من الحكومة اللبنانية لدراسة فنُ الربسم والحفر في

«المدرسة الوطنية العلّيا للغنون الجميلة» بباريس. وبعد ٩ أعوام، حصل عبود على «جائزة فيكتور شاكيه» الغرنسية، كما نال في عام ١٩٤٦ «جائزة صالون الخريف» من «متحف سرسق» اللبناني. واستضاف «معهد العالم العربي» في باريس عام ٢٠١١ معرضاً يضم أبرز أعمال عبود الغنية، والتي عرضها «مركز بيروت للغن» مرةً أخرى هذا العام. Formal explorations in colour and light reflect the artistic pedigree of one of Lebanon's most-important modernist artists, Chafic Abboud. Born in Bikfaya, Lebanon in 1926, Abboud produced a versatile and prolific body of work that crosses a variety of media: oil painting, ink, watercolour, ceramics and artists' books. His practice reveals an intense interest in the materiality of the medium at the heart of international modernism.

At the Académie Libanaise des Beaux-Arts, Abboud studied under Lebanese painter Cesar Gemayal, a student of Khalil Saleeby, friend and colleague to American Impressionist John Singer Sargent.

In 1947, Abboud travelled to Paris, where he continued his training in the atelier of André Lhote and Fernard Léger. While he began his career as a figurative painter, Abboud's practice transformed into one based in lyrical abstraction by 1948. In 1952, he received a Lebanese government scholarship to study drawing and engraving at Ecole Nationale Supérieure des Beaux-Arts in Paris. Nine years later, Abboud was awarded the French Prix Victor Choquet and in 1964 the Prix du Salon d'Automne from Lebanon's Sursock Museum. Paris-based Institute du Monde Arabe hosted a major retrospective of Abboud's work in 2011, which Beirut Art Centre featured in 2012.



**22** رَادِاللهِ عَلَى اللهِ ع

#### RAGHEB AYAD

عليد بحذار

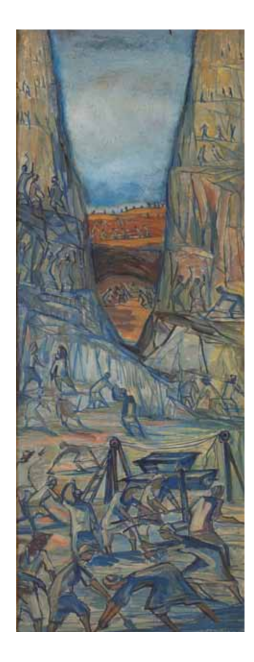
القاهرة مصر، ۱۸۹۲–۱۸۹۲ <mark>أسوان،</mark> ألوان زيتية على ورق مقوى ۱۹۵۰ × ۵۰ سم، ۱۹۲۶ Cairo, Egypt, 1892-1982 **Aswan**, oil on board 155 x 55 cm, 1964

يعد الغنان راغب عياد واحداً من رواد الغن المصري المعاصر، وقد سعى إلى إضغاء هوية فنية مصرية متميزة من خلال أعماله التي صورت العديد من جوانب الحياة اليومية، والغولكلور المحلي، والثقافة الشعبية. وقد أسهم عياد في إثراء المذهب التعبيري الغني في مصر، وكان أحد أبرز خريجي الدفعة الأولى من طلاب «مدرسة الفنون الجميلة» التي تأسست بالقاهرة عام ١٩٠٨. ركزت أعمال عياد الأولى في عشرينيات القرن الماضي على رسم المناظر الطبيعية في مصر باستخدام الألوان المائية، فضلاً عن رسم الأشخاص بالألوان الزيتية على الورق المقوى.

وانطوت لوحات عياد على إحساس متجدد بالهوية الوطنية المصرية ولاسيما عقب اندلاع ثورة عام ١٩١٩ التي أدت بعد ٣ سنوات إلى استقلال مصر عن الاحتلال البريطاني، وحدوث تحولات كبيرة في المشهد السياسي المصري. حصل عياد عام ١٩١٥ ليتم تحولات كبيرة في المشهد السياسي المصري. حصل عياد عام ١٩٢٥، على أول بعثة حكومية لدراسة الفنون الجميلة في «أكاديمية الفنون الجميلة» بروما، ليتم تعيينه فور عودته إلى القاهرة مديراً لــ «كلية الفنون التطبيقية». ويركز عياد في لوحته «أسوان» على تصوير أعمال البناء اليدوية للسد العالي في أسوان. وفي السنوات اللاحقة، أثار الفنانون والكتاب قضية وفيات العمال في واحد من أضخم المشاريخ الهندسية في القرن العشرين، ولكننا نجد في لوحة عياد تفسيراً عميقاً يدفع المشاهد إلى التساؤل عن العلاقة بين اليد العاملة والآلة. أصبح عياد، الذي شارك في معظم أنشطة ومعارض «صالون العاهرة» التي نظمتها «جمعية محبي الفنون الجميلة»، مديراً لـ «متحف الفن الحديث» بالقاهرة عام ١٩٥٠.

A pioneer of Egyptian modern art, Ragheb Ayad endeavoured to cultivate a distinctly Egyptian artistic identity with works that portrayed the many animated layers of daily life, local folklore and popular culture. Ayad, who made important contributions to expressionism in Egypt, was an influential member of the first graduating class of Cairo's School of Fine Arts, started in 1908. In his early work in the 1920s, Ayad – who used painting, drawing and watercolour – featured landscapes in the North African country and silhouetted figures painted on cardboard with oil.

A renewed sense of national identity was forming in the backdrop of Ayad's practice, as the 1919 revolution and subsequent independence from British occupation three years later transformed Egypt's political environment. The artist received the first-ever government scholarship to study art at Rome's Accademia di Belle Arti in 1925, after which he returned to Cairo as director of the College of Applied Arts. Ayad's 1960's piece Aswan emphatically depicts the use of manual labour in constructing the Aswan High Dam. In later years, artists and writers questioned the loss of life on one of the 20th century's greatest engineering projects, but in this painting we find an interpretation that leaves the viewer to question the relationship between labour and machinery. Ayad, who exhibited regularly in Cairo's salon scene and exhibitions held by the Society of Art Connoisseurs, became director of Cairo's Museum of Modern Art in 1950.





The subject of several government commissioned art projects, the construction of the Aswan High Dam became a defining ambition of Arab nationalist rhetoric.

كان بناء السد العالي في أسوان موضوعاً للعديد من المشاريغ الغنية المدعومة حكومياً، وأصبح رمزاً للخطاب القومي العربي.

أقصى اليمين) الصورة من \*جيتي إيميجز. Far right) Photo by Getty Image

#### DIA AL AZZAWI ضياء العـــزّاوي

بغداد، العراق، ۱۹۳۹ <mark>قناع المدّعين</mark>، لوحة زيتية على القماش ۸٦ × م.٦٦ سم، ١٦٩٦ Baghdad, Iraq, 1939 Mask of the Pretenders, oil on canvas 86 x 66.5 cm, 1966

تستمد الأعمال الغنية للغنان التشكيلي الشهير ضياء العزّاوي إلهامها من الذاكرة الشعرية والشعبية للقاريخ القديم والمعاصر في العراق والعالم العربي. ويتجلى فهم العزاوي العميق للإرث القديم والثقافي من خلال لوحاته ومنحوتاته ومطبوعاته التي غالباً ما ترصد اللحظات التاريخية على نطاق واسع. وتكشف أعمال العزاوي عن وعيه وحساسيته في تجسيد المعاناة البشرية واضطراباتها، وعن محاولته الجمع بين أبعاد المكان والزمان للكشف عن التماسك الأبدي بين مختلف الحضارات والثقافات. وضمُن العزاوي لوحته

الشهيرة قناع المدُعين (١٩٦٦) عدداً من رموز الشكل الإنساني بما في ذلك يداً ووجهاً مقنعاً مع خلفية داكنة وعميقة باللونين الأسود والرمادي.

ويحمل العزاوي شهادة في علم الآثار من جامعة بغداد عام ١٩٦٢. وأخرى في الرسم من «معهد بغداد للفنون الجميلة» عام ١٩٦٤؛ وعمل في دائرة الآثار العراقية حتى عام ١٩٧٦ حيث انتقل بعدها للإقامة في لندن. وأسس العزّاوي المجموعة الفنية العراقية «الرؤية الجديدة» في عام ١٩٦٩، وكان جزءاً من المشروع الفني المميز «البعد الواحد» الذي أسسه الفنان الراحل شاكر حسن آل سعيد.

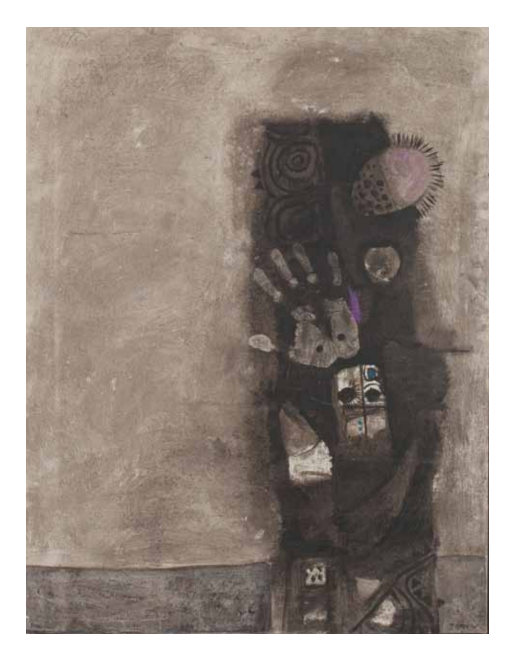
وتعد اللوحة الجدارية الشهيرة «صبرا وشاتيلا» (١٩٨٢– ١٩٨٥) جزءاً من مجموعة معرض «تايت غاليري» في لندن، وهي تجسد قسوة المجزرة الوحشية التي ارتكبتها ميليشا الكتائب اللبنانية بحق اللاجئين الفلسطينيين خلال فترة الاجتياح الإسرائيلي للبنان في عام ١٩٨٢. Poetry and folkloric memory drawn from ancient and contemporary Iraqi and Arab histories resonate in the artwork of internationally renowned Dia Al Azzawi. Al Azzawi's acute understanding of antiquity and cultural heritage is evident in paintings, sculptures and prints that capture historical moments, often on a monumental scale. The artist's awareness and sensitivity to representations of human suffering and

turmoil carry through his work, as does his attempt to interlace space and time to demonstrate the eternal solidarity between different cultures and civilisations. In *Mask of the Pretenders* (1966), Al Azzawi embedded symbols of human form, including a hand and a masked face, against deep and dark tones of black and gray.

The artist, who received degrees in archaeology from the University of Baghdad in 1962 and fine arts from Baghdad's Institute of Fine Arts in 1964, worked at Iraq's Department of Antiquities until 1976, and has since resided in London. Founder of the pivotal Iraqi art group New Vision in 1969, he was also part of One Dimension founded by Shakir Hassan Al Said.

Among Al Azzawi's renowned works is the iconic mural *Sabra* and *Shatila* (1982-1985), part of the Tate Modern collection, reflecting on the massacre of Palestinian refugees by the Lebanese Christian Phalangist militia during the 1982 Israeli invasion.







Dia Al Azzawi working in his studio in 2000.

ضياء العزاوي أثناء العمل في مرسمه عام ٢٠٠٠

**26** رَادُالسَّارِ وَالسَّارِ وَالسَالِي وَالسَّارِ وَالسَّالِ وَالسَّارِ وَالسَّارِ وَالسَّارِ وَالسَّالِي وَالْمَالِي وَالْ

#### DIA AL AZZAWI ضياء العــزّاوي

لا القماش للد كالمنان لوحة زيتية Untitled, oil on canvas ۱۹۲۵ مى سام ۱۹۲۴ 61 x 45 cm, 1964



# DIA AL AZZAWI ضياء العــزّاوي

بحون عنوان، لوحة زيتية على القماش Untitled, mixed media on card

19V7, риш ЕМ × EN 48 x 43 cm, 1976



••• ردُّ الـشــرق 30 ••• RE: ORIENT **31** 

#### AHMED CHERKAOUI

أحمــد الشــرقاوي

بوجعد، المغرب، ۱۹۳۶–۱۹۲۷ المرایا الحمراء، ألوان زیتیة علی خیش علی ورق مقوی ۲۸۰۰ × ۲۸۰۰ سم، ۱۹۲۰ Boujad, Morocco, 1934-1967

Les Miroirs Rouges, oil on jute on board
23.5 x 28.5 cm, 1965

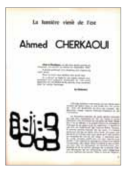
يعتبر أحمد الشرقاوي أحد أبرز رواد الحركة الغنيّة المعاصرة في المغرب، حيث نالت أعماله الإعجاب على نطاق واسغ، وهي معروضة في شتى أنحاء العالم ومدرجة ضمن أشهر المجموعات الغنيّة في "معهد العالم العربي" و"متحف الغن الحديث" في باريس. بدأ الشرقاوي، المولود في مدينة بوجعد على سفوح جبال الأطلس، تدريبه الغنيّ على يد أحد الخطاطين في الدار البيضاء قبل أن يغادر إلى باريس عقب استقلال المغرب سنة ١٩٥٦. وبعد إتمام دراسته في "مدرسة الغنون الجميلة"، أمضى الغنان عاماً كاملاً في "كلية الغنون الحميلة" بمدينة وارسو سنة ١٩٥١.

تتجلى هذه التجارب الثقافية في أعمال الشرقاوي بوضوح. ويشتهر الشرقاوي بلوحاته الزيتية كبيرة الحجم الغنية باللمسات التجريدية والرمزية، إذ نجح الغنان في ابتكار أسلوبه الجمالي المعاصر الخاص باستخدام جملة من الموروثات الغنية، ابتداء بالوشم الأمازيغي والتصاميم التقليدية لسجاجيد الصلاة، وانتهاء بالأساليب واللغات الرسمية التي اعتمدها رواد الغن في بولندا وفرنسا خلال القرن الحادي والعشرين. وغالباً ما يرسم الشرقاوي لوحاته على الخيش، مضفياً على أعماله الغنية لمسة مادية تحل على خبرة حسيئة وبصرية واضحة. كما يشتهر فن الشرقاوي باستخدام طبقات من الرموز والأشكال المتناظرة ذات الألوان الحيوية على خلفية داكنة، وهو أسلوب

Ahmed Cherkaoui is remembered as one of Morocco's most-prominent modern artists, whose work has been exhibited worldwide to great acclaim and is held in prominent collections such as Institute du Monde Arabe and Musee d'Art Moderne, both in Paris. Born in Boujad, at the foot of the Atlas Mountains, Cherkaoui began his artistic training with a calligrapher in Casablanca before leaving for Paris shortly following Morocco's 1956 independence. After studying at the Ecole des Metiers d'Art and Ecole des Beaux-Arts, he spent a year at Warsaw's College of Fine Arts in 1961.

Cherkaoui's art reflects these cultural experiences. Known for large canvases that are both abstract and symbolically rich, the artist created a distinct modernist aesthetic by drawing on a number of artistic traditions—from Amazigh tattooing and traditional prayer mats to the techniques and formal languages of 21st century Polish and French avant-garde artists. Often painting on burlap, Cherkaoui endows his work with materiality and texture, suggesting both a tactile and visual experience. His art is also recognised for its layers of vibrantly coloured symbols and forms, symmetrically arranged against a dark background, a technique that enhances the painting's sense of depth.





Article on Ahmed Cherkaoui in L'art Maghrebin, 1961.

مقالة عن أحمد الاشرقاوي في كتاب الفن المغربي، ١٩٦١.

اقص اليمين) الصورة مقدمة من ميم جاليري دي. (Far right) Photo courtesy of Meem Gallery, Dubai

**32** رَدُالشرق **0** و رَدُالشرق **0** الله و **0** المتعلق **0** المتعل

#### NASSIR CHOURA

نصيــر شـــورى

دمىثىق. سوريا ۱۹۲۰–۱۹۹۲ <mark>منظر لوحة</mark>، زيتية على القماش ۲۲۰ × ۲۲۰ سم ، الستىنىات Damascus, Syria, 1920-1992 Landscape, oil on canvas 220 x 220 cm, 1960s

يجمع الغنان نصير شورى في أسلوبه الغني بين لمسات الحداثة والانطباعية التأملية. وقد لعب دوراً رئيسياً في تطور الغن السوري المعاصر وظهور مشهد فنى حيوى في دمشق خلال خمسينيات وستينيات القرن الماضي.

وقد انتقل شورى خلال مسيرته المهنية من رسم المشاهد الانطباعية إلى الأسلوب التجريدي البحت. درس شورى الفن في "كلية الفنون الجميلة" بالقاهرة خلال الفترة الممتدة بين ١٩٤٣–١٩٤٧، وتأثر إلى حد كبير بأعمال الرسام الانطباعي السوري ميشيل كرشة. وقد اعتمد الأسلوب التجريدي بعد تعاونه مع الفنان فاتح المدرس عام ١٩٦٤، ليعود بعدها إلى الأسلوب التمثيلي عام ١٩٧٠ مع العنان فاتح المدرس عام ١٩٦٤، ليعود بعدها إلى الأسلوب التمثيلي عام ١٩٧٠ السابقتين. وعبرت لوحة "منظر" التي رسمها شورى عام ١٩٦٠، عن أسلوبه الفني قُبيل انتقاله إلى المدرسة التجريدية، حيث صورت هذه اللوحة منظر بحيرة هادئة تكاد تخلو من معالم الحركة سوى لمركب بعيد: وتبدو آثار خيوط الشمس الغاربة منعكسةً على سطح البحيرة وسط لون السماء المائل إلى الصغرة والجبال بنفسجية اللون.

ويعتبر شورى أحد مؤسسي كلية الغنون الجميلة بجامعة دمشق عام ١٩٦٠، وعمل فيها مدرساً لمدة ٣٠ عاماً. ويضم المتحف الوطني السوري بعضاً من أهم أعماله. Combining modernist sensibilities with a reflective impressionist style, artist Nassir Choura was instrumental to the development of Syrian modern art and the emergence of a dynamic art scene in Damascus in the 1950s and 1960s.

Choura's technique transformed over the course of his career from literal impressionistic landscapes to pure abstraction. Influenced by Syrian impressionist artist Michel Kirsha, Choura, who studied painting at the School of Fine Arts in Cairo from 1943-1947, introduced abstraction after his collaboration with Fateh Al Moudarres in 1964. He returned to a representational style in 1970 with an emphasis on realism, while his 1980s works expressed a combination of both periods. The painting Landscape (1960) captures Choura's technique on the cusp of his transition into abstraction. Rendering an idyllic lake scene, the artist instills a tranquil setting that hints at only a slight gesture of movement with a distant sailboat. Traces of a lingering sunset are revealed in warm reflections in the water, sweeping mauve in the mountains and a yellowing sky.

Choura was part of the founding faculty at the University of Damascus' fine arts department in 1960, teaching there for 30 years. Syria's National Museum of Antiquities features some of his work.



**34** ردُّ الشرق **35** RE: ORIENT المشرق **35** المشرق **35** المشرق المشرق المشرق **35** المشرق ال

#### HAFIDH AL DROUBI

حافظ الحروبي

ا199 - ا9الا بقابطا عاعف باعة البطيخ، لوحة زيتية على القماش 15 × 13 wm, PFP1

Baghdad, Iraq, 1914-1991 Watermelon Sellers, oil on canvas 61 x 41 cm, 1969

ساهم حافظ الدروبي، المولود في بغداد عام ١٩١٤، بإثراء تاريخ الفن المعاصر في العراق؛ حيث قام بتأسيس أول مرسم حر في بغداد عام ١٩٤٢، كما أسس «جماعة الانطباعيين » الغنية عام ١٩٥٣. وعملت جماعة الإنطباعيين في مجال تدريس الفن دون الالتزام بأسلوب محدد أو نمط خاص في العمل، وضمت المجموعة العديد من الفنانين المنتمين الى مدارس فنية متنوعة تختلف بأسالينها وتقنياتها الغنية المتبعة.

وتعكس لوحات الدروبي اهتمامه الشديد بتصوير مشاهد الحياة اليومية العراقية، وذلك من خلال استخدام تقنية خاصة تنتقل من التركيز الانطباعي لتأثيرات الإضاءة على الشكل المرسوم إلى تجزئة المساحة التي يمتاز بها الأسلوب التكعيبي.

وسار الدروبي على درب من سبقه من فناني الحالم العربي، حيث اع3، مام ١٩٣٦ إلى روما بهدف التدريب. ثم العام ١٩٤٠ إلى العام ١٩٤٠ ليمكث فيها عدة أشهر قبل أن يسافر إلى لندن لمتابعة دراسته في «جامعة حولد سميث» لتخرج منها ١٩٥٠، ولع ١٩٥٠، ولع عودته «ثير منها «ثير على المارة على المارة المارة على المارة المارة العراقية دوراً مؤثراً في المشهد الفني المتنامي للمدينة، كما ترأس «جمعية الفنانين التشكيليين العراقيين » لست دورات، ليتقلد فيما بعد منصب عميد «أكاديمية الفنون الجميلة» في بغداد.

Born in Baghdad in 1914, Hafidh Al Droubi made several important contributions to the history of modern art in Iraq, including the establishment of Baghdad's first free atelier in 1942 and the 1953 founding of the artist collective, The Impressionists. Dedicated to art education more so than a particular style or mode of working, the Impressionists

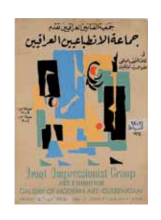
encompassed artists practicing in a variety of styles and techniques.

Al Droubi's own paintings are characterised by an interest in scenes of Iraqi daily life, executed in a technique that moved from an Impressionist focus on the effects of light on form to one that experimented with Cubism's fragmentation of space.

Like many of his predecessors and colleagues in the Arab world, Al Droubi travelled abroad to Rome in 1936 for training. In 1940, he returned to Baghdad for a few months before continuing his studies at London's Goldsmith College, graduating in 1950. Upon his return to the Iraqi capital, he was an active member of the city's growing art scene, chairing the Iraqi Plastic Artists for six years and serving as the dean of the Academy of Fine Arts in Baghdad.







Silkscreen exhibition poster for the Impressionists Group founded by Hafidh Al Droubi in 1953.

ملصق مطبوع على الحرير لمعرض جماعة الانطباعيين التي أسسها حافظ الدروبي في 2107 4091.

••• ردُالشــرق 36 • • • RE: ORIENT **37** 

#### ISMAIL FATTAH

إسماعيل فتاح

البصرة، العراق ۱۹۳۶– ۲۰۰۶ <mark>بدون عنوان</mark>، برونز ۲۰۲۱ × ۲۰۸۰، ۱۲۰۰ Basra, Iraq, 1934-2004 Untitled, bronze 36.3 x 16.8 x 26.5 cm, 1965

يعمد الغنان العراقي إسماعيل فتاح إلى طمس الخطوط بحيث تضيع ملامحها بين التجريد والواقع، ليعبر بذلك من خلال النحت والرسم عن خصائص الوجدان الإنساني التي يصعب التعبير عنها.ويشتهر فتاح، المولود في مدينة البصرة عام ١٩٣٨، بتصاميمه المعمارية مثل "نصب الشهيد" في بغداد، وهو عمل فني جماهيري باشره مطلع ثمانينيات القرن الماضي تخليداً لأرواح شهداء الحرب العراقية الإيرانية التي دارت رحاها بين عامي ١٩٧٩ و١٩٨٨، وتعتبر أعمال فتاح بمثابة إشكالية تجمع ما بين التشكيل ونقيضه، عبر أسلوب يمتزج فيه الشكل المادي مع الأفكار التجريدية الوجدانية. ومن خلال منحوتة "بدون عنوان" التي أنجزها عام ١٩٦٥، يقدم فتاح قواماً مستطيل الشكل ينتصب على عنامة تشبه ساق الإنسان، طامساً ملامح هذا التشكيل بحيث يتعذر البت في ماهيتها. ومع أن فتاح اشتغل في النحت بصورة رئيسيّة، إلا أن صديقه المقرب ماهيتها. ومع أن فتاح اشتغل في النحت بصورة رئيسيّة، إلا أن صديقه المقرب على الفنان ضياء العزاوي يتذكر أنه كان يلجأ إلى الرسم للترويح عن "الضغط النفسي" عندما يتعذر عليه التعبير عن أفكاره عبر المجسمات ثلاثية الأبعاد.

درس فتاح في "معهد بغداد للغنون الجميلة" عام ١٩٥٨، وتتلمذ على يد الغنان العراقي جواد سليم، كما درس النحت في "أكاديمية الغنون الجميلة" وفن الخزف بمعهد "سان جاكومو" في روما. عاد فتاح إلى "أكاديمية الغنون الجميلة" ليقوم بتدريس فن الخزف فيها عام ١٩٦٥، والنحت لاحقاً في عام ١٩٦٩. كان فتاح عضواً مؤسساً لــ"جماعة الرؤية الجديدة" و"جمعية بغداد للغن الحديث". بعد اكتشاف إصابته بالسرطان أثناء إقامته في قطر، قررت العائلة نقله إلى العراق واستأجرت طائرة لتلك الغاية، ولكن المنية عاجلته بعد ساعات من وصوله إلى تراب وطنه.

Rendering the inexpressible qualities of human consciousness through sculpture and paint, Ismail Fattah blurs the lines between abstraction and representation. Born in Basra, Iraq, Fattah is best known for designing Nusb Al-Shahid, (*Monument of the Martyr*) in Baghdad: a public artwork commissioned in the early 1980s to commemorate fallen soldiers of the 1979-88 Iran-Iraq War. Often mingling form with intangible ideas of human consciousness, Fattah's artwork presents a dilemma between figuration and its negation. In his untitled 1965 sculpture, Fattah depicts limb-like supports for a rectangular core, obscuring any decisive representation. Although he worked primarily in sculpture, close friend and artist Dia Al Azzawi recalls Fattah's painting practice "relieved a spiritual tension" when he couldn't realise ideas through three-dimensional form.

A student of prolific Iraqi artist Jewad Salim at Baghdad's Institute of Fine Arts in 1958, Fattah studied sculpture at Accademia di Belle Arti and ceramics at San Jacmo Academy in Rome. He returned to teach ceramics at the Academy of Fine Arts in 1965 and later sculpture in 1969. Fattah was a founding member of influential collective New Vision and the Baghdad Modern Art Group. Fattah was diagnosed with cancer while living in Qatar near the end of his life. When Fattah's condition worsened, his family chartered a plane for him to return to Iraq, where he passed away hours after his arrival.







One of Fattah's bestknown works is the Monument of the Martyr in Baghdad, Iraq. The artwork was comimissioned to honour soldiers who died in the Iran-Iraq war.

أحد أشهر أعمال فتاح هو "نصب الشهيد" في بغداد. العراق. تم إطلاق العمل تكريماً للجنود الذين قضوا في الحرب الإيرانية العراقية.

#### ABDEL KADER GUERMAZ

عبدالقادر قبرماز

وهران، الجزائر، ۱۹۱۹–۱۹۹۲ <mark>حلم،</mark> لوحة زيتية على القماش ۵ × ۲ x ه. ۹۲ سم، ۱۹۷۵

Mascara, Algeria, 1919-1996 **Rêve**, oil on canvas 73.5 x 92.5 cm, 1975

Abstract shapes and subdued colour schemes dominate the canvases of Abdel Kader Guermaz, a major player in Algeria's modern art movement. Guermaz, who graduated from l'École des Beaux-Arts d'Oran in 1940, emigrated to Paris in 1961 amid his home country's eruptive struggle for independence from France, which succeeded the following year. The artist, who became associated with School of Paris, befriended French artists such as Bissière, Manessier, Bazaine and Vieira da Silva. Subtlety and minimalism characterise Guermaz' artistic approach, giving form to his spiritual meditations and inspiring French art critic Pierre Rey to call him the painter of silence and light.

Although his most-disciplined work consists of textured white monochrome paintings, Guermaz began incorporating discernible shapes and softened segments of colour after 1975. His careful compositions emerge as weightless and timeless landscapes evoking both interior and exterior spaces. His work *Rêve* features, perhaps inadvertently, an anthropomorphic shape resembling a woman in profile. Attaining critical success in the late 1960s and early 1970s, the artist was largely forgotten upon the 1981 closure of gallery Entremonde that represented him. Until his death in 1996, Guermaz continued to produce work probing the metaphysical relationship between visible world and the unseen. His artwork, featured in international museum collections, has been rediscovered in posthumous shows and texts.

تعد الأشكال التجريدية والألوان الهادئة صاحبة الحضور الأكبر في لوحات الغنان عبد القادر قرماز الذي يعتبر واحداً من أبرز لاعبي الحركة الغنية المعاصرة في الجزائر. وتخرج قرماز من "مدرسة الغنون الجميلة بوهران" عام ١٩٤٠ وهاجر إلى باريس في عام ١٩٦١ إبان ثورة الاستقلال الجزائرية التي انتصرت في العالم التالي. وارتبط اسم قرماز بـ "مدرسة باريس" الغنية، وأقام صداقات مع أبرز الغنائين الغرنسيين مثل بيسيير، ومانيسييه، وبازين، وفييرا دا سيلفا. وارتكز أسلوب قرماز الغني على مفاهيم الدقة والبساطة التي ساعدته على تجسيد تأملاته الروحيّة، حيث أطلق عليه الناقد الغرنسي بيير راي لقب "رسام الصمت والضوء".

وفي حين يغلب على أعمال قرماز اللوحات أحادية اللون مع حضور طاغ للون الأبيض، غير أنه بدأ بإدخال بعض الأشكال المحسوسة ودرجات الألوان الخفيفة ضمن لوحاته بعد عام ١٩٧٥. كما تبدو تراكيبه الفنية على شكل الخفيفة ضمن لوحاته بعد عام ١٩٧٥. كما تبدو تراكيبه الفنية على شكل مشاهد طبيعية خفيفة تشبه الفضاءات الداخليّة والخارجيّة، والتي تؤكد على الطبيعة الزائلة للمسافات عبر الزمن. وتجسّد لوحة "حلم" (Rêve) الخصائص الجسمانية لجذع ووجه إحدى النساء. وبعد النجاح الكبير الذي حققه خلال الفترة الممتدة بين أواخر ستينيات ومطلع سبعينيات القرن الماضي، بدأت شهرة قرماز بالانحسار عقب إغلاق جاليري "إونتريموند" الذي كان يمثله في عام ١٩٨١؛ وواصل قرماز إنتاج الأعمال الفنية التي تجسد ماهية العلاقة الغيبية بين العالمين المرئي وغير المرئي حتى وفاته في عام ١٩٩٦؛ وقد عُرضت أعماله في مجموعة من المتاحف العالميّة، كما أعيد تسليط الضوء على مسيرته بعد وفاته عبر العديد من المعارض والمقالات.



**40** وَدُالشرة RE: ORIENT **41** 

#### PAUL GUIRAGOSSIAN

#### بول غيراغـوسيـان

فلسطين، القدس ١٩٢٦–١٩٩٣ <mark>العذراء والطفل</mark>، لوحة زيتية على القماش ٧ × ٥ سم، أوائل الستينيات Jerusalem, Palestine, 1926–1993 Madonna and Child, oil on canvas 71 x 59 cm, Early 1960s

تعكس رسومات ولوحات الغنان الشهير بول غيراغوسيان الغوارق الدقيقة للحالة الإنسانية وتعقيداتها من خلال الألوان، والأشكال، والأسلوب التجريدي الدقيق. وتعكس أعمال غيراغوسيان، المولود لعائلة من أصول أرمنية في القدس، مواضيع عديدة تمحورت حول المنفى الفلسطيني، والنضال الجماعي، وصلة القرابة، والأمومة. وتعكس رسومات غيراغوسيان إيماءات عالية الحرفية مع معالم لونية تجسد شخصيات ترتدي الملابس، في حين تصور لوحاته المظهر الإنساني الخارجي من خلال ضربات الفرشاة السميكة والممدودة.

درس غيراغوسيان الرسم في "استوديو ياركون" بالقدس عام ١٩٤٢ قبل أن يهاجر إلى لبنان عام ١٩٤٨ إبان الحرب العربية الإسرائيلية. وركز الغنان في أعماله على موضوع الأم والطفل من خلال استخدامه طيفاً غنياً من الألوان والإيماءات التي تُظهر مدى تقديره لدور المرأة الجوهري في الحفاظ على الأخلاق الفاضلة ضمن أى مجتمع.

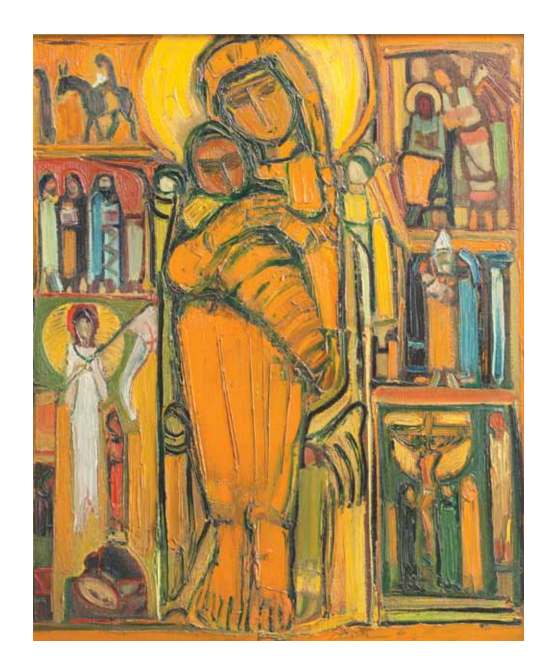
وكتب غيراغوسيان حول هذا الموضوع: "للمرأة حضور قوي في جميع لوحاتي ورسوماتي لأنها ترمز إلى الحب والطغولة والمعاناة والسلام: فهي تخشى على ابنها وزوجها من الذهاب إلى الحرب" ويذكر أن غيراغوسيان تابع دراسته بمنحة من\* أكاديمية الفنون الجميلة" في فلورنسا عام١٩٥٧، وفاز بالجائزة الأولى في "بينالي فلورنسا" عام ١٩٥٨ و"بينالي باريس" عام ١٩٦١. وتوفي غيراغوسيان عام ١٩٩٨ وأقيمت له جنازة رسمية في لبنان. The paintings and drawings of renowned artist Paul Guiragossian reflect the nuances of the human condition with radiant complexity through colour, form and careful abstraction. Born into a family of Armenian descent in Jerusalem, Guiragossian's art reflected on themes of Palestinian exile, collective struggle, kinship and representations of the maternal. His line drawings exhibit masterful renderings of gesture with fluid outlines of

clothed figures, while his paintings reckon human form through thick, elongated brush strokes.

In 1942, the artist studied painting at Jerusalem's
Yarkon Studio before emigrating to Lebanon in
1948 during the Arab-Israeli war. The son of a single
mother, Guiragossian revisits the theme of mother
and child in a vivid spectrum of hues and gestures, show-

ing his reverence for the roles of women as virtuous caretakers at the crux of every society. On this theme, Guiragossian wrote, "The woman is constantly present in my paintings, my drawings, because she is Love, Childhood, Suffering and Peace. She is the one who is against sending her son and husband to wars."

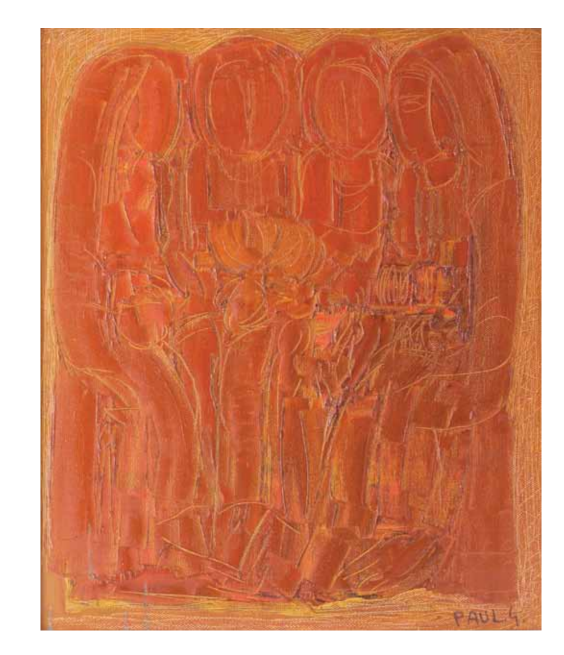
Guiragossian, who pursued a scholarship at the Academic di Belle Arti in Florence in 1957, won First Prize at the 1958 Florence Biennale and the 1961 Paris Biennale. Lebanon held a state funeral in Beirut for Guiragossian upon his death in 1993. Photo courtesy of the Paul Guiragossian Foundation.



#### PAUL GUIRAGOSSIAN بول غيراغـوسيـان

مجموعة مع ا<mark>لأزهار</mark>، ألوان زيتية على القماش ٥٥ × ٤٥ سم، ١٩٦٣

Group with Flowers, oil on canvas 55 x 45 cm, 1963





Paul Guiragossian's Group With Flowers taken by the artist in his studio.

صورة للوحة مجموعة مع الأزهار للفنان بول غيراغوسيان التقطها بنفسه في مرسمه.

(أقص اليمين) جميج الحقوق محفوظة لمؤسسة بول غير لغوسيان. (Far right) Photo courtesy of the Paul Guiragossian Founc

**44** ردُّ الشرق **45** RE: ORIENT المتعلق والمتعلق المتعلق الم

#### KADHIM HAIDAR

#### کاظم حیدر

العراق، بغداد، ۱۹۳۲ – ۱۹۸۸ <mark>ملحمة الشهيد،</mark> ألوان زيتية على قماش ۹۱ × ۱۲۷ سم، ۱۹۶۵ Baghdad, Iraq, 1932-1985 Martyr's Epic, oil on canvas 91 x 127 cm, 1965

تمزج أعمال الفنان التشكيلي العراقي كاظم حيدر بين الشعر والرمزية والمشاهد الريفية، وهي تصور لغط التاريخ الاجتماعي والسياسي للعراق من خلال الرمزية والاستعارة. واعتمد الكاتب والشاعر والفنان حيدر في لوحاته مجموعةً متنوعةً من الأساليب الفنية بدءاً من المشاهد الطبيعية للعراق، وصولاً إلى الحياة والشخصيات الساكنة والمجردة. وترصد أعمال حيدر الفنية التحولات المهمة التي طرأت على البيئة السياسية العراقية خلال الخمسينات والستينات، بما فيها الانقلاب العسكري الذي أطاح بالنظام الملكي عام ١٩٥٨، ومنح السلطة لحزب البعث الذي يعد من المجموعات القومية العلمانية والعربية التي أتاحت الفرصة لصعود نظام صدام حسين إلى سدة الحكم في أواخر السبعينات.

Weaving together poetry, allegory and pastoral landscapes, the artwork of Kadim Haidar captures the murmurs of Iraqi sociopolitical history through symbolism and metaphor. The writer, poet and artist painted in a variety of styles, from natural landscapes of Iraq to abstract still life and figures. His work examined important shifts in Iraq's political environment in the 1950s and 1960s, including the military-backed coup that toppled the monarchy in 1968, giving power to the Ba'ath party, a Pan-Arab secular nationalist group that gave form to the rise of Saddam Hussein's regime in the late '70s.

وارتكزت سلسلة اللوحات الأشهر في مسيرة حيدر الغنية «ملحمة الشهيد» على قصيدة كتبها بنفسه في عام ١٩٦٥، وتتضمن هذه السلسلة لوحةً مستوحاة من واقعة استشهاد الإمام الحسين بن علي (عليهما السلام) – حفيد النبي محمد «صلى الله عليه وسلم» – في كربلاء: وأعاد حيدر من خلال هذه اللوحة سرد طقوس الحداد السنوي التي تقام إحياءً لذكرى استشهاد الإمام الحسين «عليه السلام» وما يكتنفها من أجواء حزنٍ وكآبةٍ من خلال رسم عدد من الخيول البيضاء الباكية.

One of Haidar's most-notable series of paintings, *Melhamet Al Shahidi* (*The Martyr's Epic*), was based on a poem he wrote in 1965. The series, including a painting in this exhibition, references the Battle of Karbala that brought the defeat of Al Husayn ibn Ali by the Umayyad, a grandson of the Prophet Muhammad (pbuh). Haidar re-contexualises the melancholy of annual mourning rituals performed to commemorate Al Husayn's martyrdom with luminous weeping white horses.

وبعد دراسته الفن في بغداد فترة الخمسينيات، واصل حيدر دراسة فنِّي التصميم المسرحي والرسم الجرافيكي في «كلية الفنون الملكية» بلندن. ثم عاد إلى العراق في عام ١٩٦٢، ليؤسس قسم التصميم في «معهد الفنون الجميلة» ببغداد، ويترأس قسم الفنون البصرية فيه.

After studying art in Baghdad in the 1950s, Haidar pursued theatre design and graphics at the Royal School of Art and Graphics in London. He returned to Iraq in 1962, founding the department of design at the Institute of Fine Arts and chairing its visual arts department.





Madall

Artist Abbas Al Musavi depicts the martyrdom of Imam Husayn, leader of the Shi'a Muslims and grandson of the Prophet Muhammad (pbuh) in the his late 19th-early 20th century piece Battle of Karbala (680 ce [10th of Muharram, ah 61]).

الفنان عباس الموسوي يصور استشهاد الإمام الحسين (عليه السلام)، إمام المسلمين الشيعة وحفيد الرسول محمد (ص)، في لوحته "معركة كربلاء" (سنة ٦٨٠ ميلادي - ١٠ محرم ١٦ هـ) والتي أنجزها أواذر القرن التاسغ عشر ومطلغ القرن العشرين.

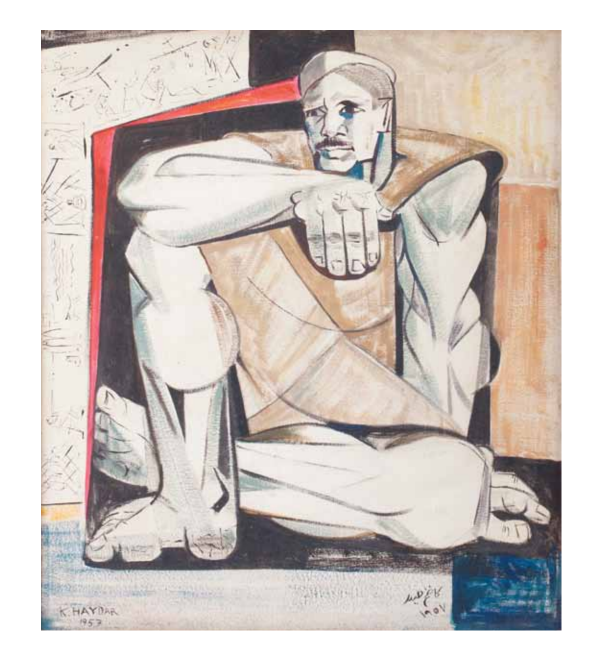
**46** رَدُالـشــرق **♦••** رَدُالـشــرق **47** 

#### KADHIM HAIDAR کاظم حیدر

Il Nous a Dit Comment Cela s'est passé

Oil on canvas لوحة زيتية على قماش

190V , ох 97 96 х 65 cm, 1957



••• ردُّ الـشـــرق 48 ••• RE: ORIENT **49** 

#### ADAM HENEIN آدم حنیــن

القاهرة، مصر ١٩٦٩ ماری نیلوس (مریم النیل)، برونز 131 × ·3 × 77 mzg. P[P]

Cairo, Egypt, 1929 Marie Nilus, bronze 146 x 40 x 22 cm, 1969

بدأت موهية النجات المصرى آدم جنين، المولود لعائلة متخصصة في الأشغال المعدنية عام ١٩٢٩، تتبلور مع بلوغه الثامنة من عمره عندما صنع تمثالاً طينياً يجسد الملك الفرعوني رمسيس الثاني، فكانت تلك الخطوة الأولى في مسيرته الغنية التي أوصلته إلى المشهد الغنيّ العالميّ. واشتهر حنين بأعماله النحتيّة المبتكرة من مواد متعددة مثل البرونز والخشب والطين والغرانيت، حيث سخُر المواد الصلبة في التعبير عن حضور مرهف باستخدام خطوط بسيطة مكنته من الإمساك بزمام النموذج الفني المعاصر. وتتميز أعمال حنين

بأسلوبه الغذ في حياكة الأفكار الشمولية، مثل الأمومة، والطيور، والمراكب، والصلاة وغيرها، ضمن نسيج يستحضر الرموز المصرية القديمة مثل الأهرامات، والمسلّات، وملوك الغراعنة، والكتابات الهير وغليفية. ونجح حنين أيضاً في توظيف إرثه الغني من اللوحات التجريدية والتصويرية، وهي سلسلة من الرسومات على ورق البردي، ليقدم عبر منحوتاته شكلاً بصرياً يغيض بساطة شعرية.

وبعد حصوله على شهادة جامعية في فن النحت من «كلية الغنون الجميلة» بالقاهرة عام ١٩٥٣، تابع حنين تدريبه في مدينتي ميونخ وباريس، حيث أقام ۲۵ منت حتى ١٩٩٦. وعد عودته إلى وطنه الأم، ساهم حنين بشكل كبير في إثراء المشهد الثقافي المصرى، ولاسيما مدينة أسوان التي أسس فيها «سمبوزيوم أسوان الدولي لغن النحت». كما نال حنين العديد من الجوائز المرموقة تقديراً لأعماله التي عرضت في مصر وأماكن أخرى من العالم العربي، وأوروبا، ومتحف «الميتروبوليان للفنون» في نيويورك

Born in 1929 into a family of metalworkers, Egyptian sculptor Adam Henein modelled a clay figure of Ramses II at the age of eight. That marked the beginning of an artistic journey that catapulted Henein onto the international art scene. Celebrated for his sculptural work in bronze, wood, clay and granite, Henein transforms solid material into ethereal presences through the use of simple lines, capturing the essen-

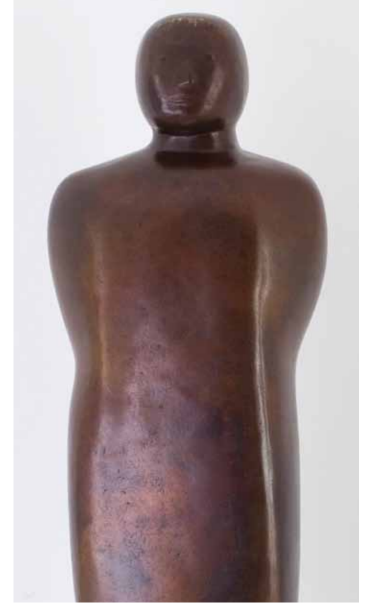
tials of modernist form. Distinguishing his body of work is the way in which the artist interweaves universal themes—motherhood, birds, boats and prayer among them—with references to Egyptian icons such as pyramids, obelisks, Pharaonic kings and hieroglyphs. Henein also draws on his heritage in abstract and representational paintings, a series of which are completed on papyrus, and share with his sculptures a poetic simplicity of visual form.

After receiving a degree in Sculpture from the School of Fine Arts in Cairo in 1953, Henein continued his training in Munich and Paris, where he lived for 25 years until 1996. Since returning to Egypt, Henein has contributed greatly to the country's cultural landscape, particularly in Aswan, where he founded the city's annual International Sculpture Symposium. Henein has received numerous awards for his work, which has been exhibited in Egypt, the Arab world, Europe and New York's Metropolitan Museum of Art.











Adam Henein with his late wife Afaf Al Dib at the Centre Pompidou Paris, 1990.

آدم حنين مع زوحته الراحلة عفاف الديب في مركز بومبيدو بياريس، ١٩٩٠.



Adam Henein's Marie Nilus on display at Amir Taz Palace in Cairo, 2006.

لوحة "مارى نيلوس" (مريم النيل) للفنان آدم حنين في قصر الأمير طاز بالقاهرة، ٢٠٠٦.

• • • ردُّ الـشـــرة، 50 • • • RE: ORIENT **51** 

## NAIM ISMAIL Luchanpauci

أنطاكيا، سوريا، ۱۹۳۰–۱۹۷۹ <mark>بلا عنوان،</mark> ألوان زيتية على خشب ۲۰۰۰ سم، ۲۰۵۱

Antioch, Syria, 1930-1979

Untitled, oil on wood

50 x 60 cm, 1956

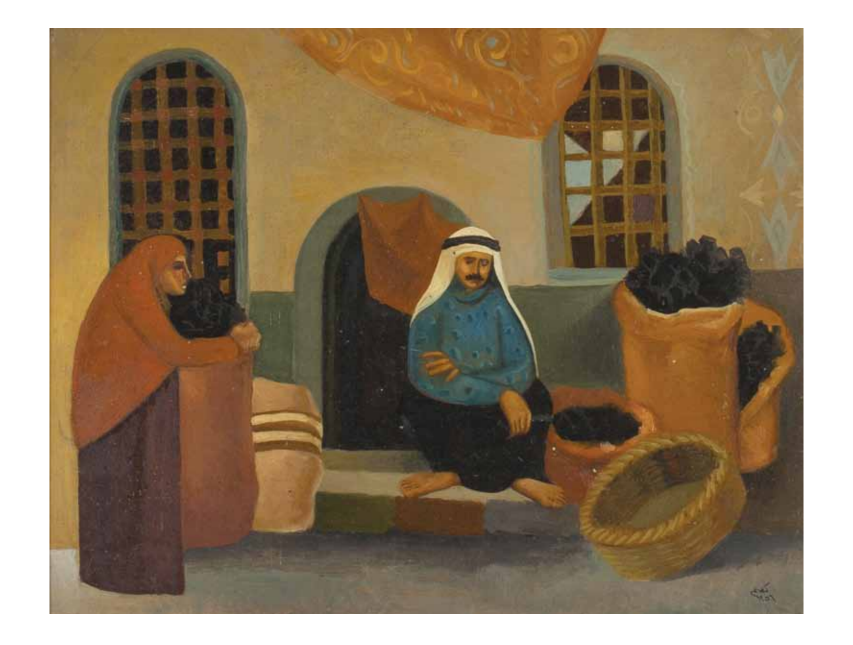
ساهمت لوحات الغنان نعيم إسماعيل، المستمدة من الحياة اليوميّة، في رفد حركة تهدف إلى غرس وتنمية الحس الوطني في سوريا من خلال الثقافة البصرية. وقد انتقل إسماعيل، المولود بمدينة أنطاكيا شمال غرب سوريا، جنوباً بعد ضم لواء اسكندرون إلى تركيا في عام ١٩٣٩. وجاء استقلال سوريا عن المستعمر الفرنسي في عام ١٩٤٤ إيذاناً لحقبة من الإنتاج الفني الغزير، اتسمت بلجوء الغنانين السوريين إلى تجريب تقنيات وأساليب وموضوعات مختلفة. وكان أدهم، الأخ الأكبر لنعيم إسماعيل والأكثر شهرة رغم موته المبكر، واحداً من أوائل الغنانين المعاصرين الذين كسروا قيود العمل الغني التقليدي الصرف عبر دمج الخط العربي مع الرسم التجريدي.

وتشكل أعمال إسماعيل جسراً بين الماضي والحاضر، إذ تصور الحياة اليوميّة وتكرس اللمسات المعاصرة مع الاستئناس بالتصاميم التقليدية. ففي لوحة غير معنونة رسمها عام ١٩٥٦، يصور إسماعيل مشهداً قروياً يظهر فيه رجل بالزي العربي التقليدي وهو يجلس مكتوف الأيدي على عتبة المنزل، بينما تدخل الباحة الأمامية امرأة محجبة بالكامل وهي تحمل كيساً مليئاً بالسلع المجففة. وغالباً ما تتأثر أعمال إسماعيل التصويرية بالطابع الإسلامي، حيث تتضمن أشكالاً هندسيّة ونماذج تمثيليّة محددة.

بعد إتمام تدريبه الغني الرسمي في اسطنبول وروما، استقر إسماعيل في دمشق حيث عمل مديراً فنياً لإحدى المجلات، قبل ترقيته إلى منصب رفيع في وزارة الثقافة خلال سبعينيات القرن الماضي. Citing scenes from daily life, the paintings of Naim Ismail contributed to a movement in Syria to cultivate a sense of national consciousness through visual culture. Born in the northwestern city of Antioch, Ismail moved south during Syria's annexation by Turkey in 1939. Syria's independence from French mandate in 1944 ushered in a peak period of art production where artists experimented with numerous techniques, styles and subjects.

Ismail's older brother Adham, although better known despite his early death, was one of the first modern artists to break free from purely representational artwork by integrating calligraphic signs and abstraction. Ismail's practice connects past and present through depictions of everyday life, using modernist sensibilities and referencing traditional design. In his 1956 untitled painting, Ismail captures a village scene with a man in traditional Arab attire sitting idly on a doorstep, while a fully veiled woman enters the foreground with a sack of dried goods. His genre scenes often combine Islamic influences, including geometric motifs and defined representational forms.

After receiving formal art training in Istanbul and Rome, Ismail settled in Damascus to work as an artistic director for a magazine before acceding to a high post within the Ministry of Culture in the 1970s.



52 رَدُّالـشــرق 0 € • • • ورُدُّالـشــرق 53 RE: ORIENT وألـشــرق الشــرق 53 الشــرق 53 الشــرق 53 الشــرق 53 ا

#### SAADI AL KAABI

#### يبحكاا وعدسا

النجف، العراق، ۱۹۳۷ <mark>بدون عنوان</mark>، لوحة زيتية ۲۰ × ۶۹ سم، ۱۹۲۲ Najaf , Iraq, 1937 Untitled, oil on board 60 x 49 cm, 1962

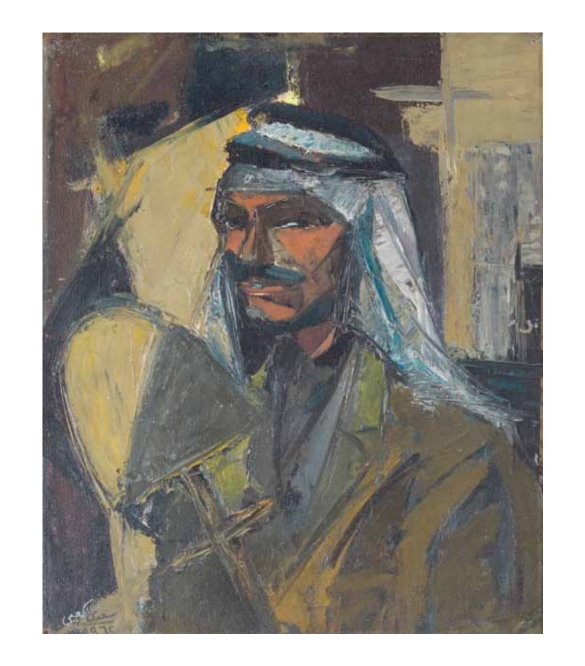
يعتمد الغنان سعدي الكعبي نهجاً تعبيرياً منمقاً يبدو واضحاً في لوحاته التي تستمد إلهامها من المخزون المتنوع للرموز والغلوكلور الشعبي العراقي. وتتضمن مجموعة الكعبي خلال الستينيات لوحة «بدون عنوان» يتم عرضها ضمن إطار هذا المعرض، وهي تمزج ألوان الأزرق والأصفر والأحمر الكثيفة، لرسم شخصيات تجريدية تتسم بأجفان غائرة ونظرات متعبة تعكس فن النحت البابلي، ومن خلال المزج بين التأثيرات الجمالية للفن التكعيبي، والموضوعات المستوحاة من فنون الحضارات السومرية والآشورية والفن الإسلامي، تسبر الكثير من أعمال الكعبي أغوار الزمن لتواصل استكشاف الفروق الجوهرية الدقيقة، وتناقضات الحالة الإنسانية.

ويعدُ الكعبي، الذي ولد في مدينة النجف، واحداً من أبرز وجوه الجيل الثاني من الفنانين العراقيين المعاصرين؛ وقد تخرج من «معهد الفنون الجميلة» في بغداد عام ١٩٦٠، وواصل العمل على تطوير أسلوبه الفني حتى سبعينيات القرن الماضي بعد مرور عقدين من التجارب الغنية على صعيد مشهد الفن المعاصر. ويستخدم الكعبي في أعماله طبقات كثيفة من الألوان ولاسيما الترابية منها، لإبداع بنية فنية رفيعة المستوى: وتعد تجربته جزءاً من نهج فني أوسع ساد العالم العربي خلال مرحلة ما بعد الاستقلال، ويتمحور حول ابتكار هوية وطنية جديدة تتطلع إلى الماضي بحثاً عن الأصالة الثقافية.

وشارك الكعبي في العديد من المعارض الدولية بما فيها بينالي فينيسيا ١٩٧٦. وفي عام ١٩٨٠، أحرق الكعبي أرشيغه الخاص من المقتطفات الصحفية التي تغطي مسيرة أعماله بغرض محوسجل نجاحاته السابقة والبدء برحلته من حديد. Employing an expressive yet stylised approach, Saadi Al Kaabi's paintings draw from the rich and diverse reservoir of Iraqi art and heritage. His art in the 1960s experimented with Cubism and Expressionism, as the simplified planes and strong outlines of this untitled portrait demonstrate. Marrying aesthetic influences from Cubism with those from Sumerian, Assyrian, Babylonian and Islamic art, Al Kaabi's work explores the nuances and contradictions of the human condition.

Born in Najaf, Al Kaabi is a significant member of Iraq's second generation of modernist artists. A graduate of Baghdad's Institute of Fine Arts in 1960, the artist's signature style emerged in the 1970s after two decades of involvement in the avant-garde modern art scene. Al Kaabi applies thick layers of paint in his contemporary art, using ginger earth tones to compose highly textured works. His practice forms part of a broader post-independence artistic approach in the Arab world concerned with fashioning a new national identity that involved looking to the past in search of cultural authenticity.

Al Kaabi has participated in numerous international exhibitions, including the 1976 Venice Biennale. In the 1980s, he torched his personal archive of press clippings covering his career as a way of expunging the suggestion of his success to start anew.



••• RE: ORIENT **55** 

#### LOUAY KAYYALI

لـــؤي كيــــالي

*حلب، سور با ، ۳۵۹ ۸ ۱۹۷* الخياطة، لوحة زيتية على خشب

Aleppo, Syria, 1934–1978 Woman Sewing, oil on engineered wood 19VE, row 0.0 × 151.0 × 151.5 × 121.5 × 5.5, 1974

تنطوى المسيرة الفنيَّة القصيرة للفنان التشكيلي السوري لؤي كيالي – المولود

بمدينة حلب – على مجموعة من الأعمال التي تتداخل فيها صور الصراعات اليومية ومواضيع الحرمان الاجتماعي والمادي لعامة الناس.

وظهرت ميول كيالي الفنية في سن الحادية عشرة، وأقام باكورة معارضه الفرديّة في سن الثامنة عشرة؛ وتسلط أعماله الضوء على أشكال النضال الغردي في ظل الوقائع السياسيّة والاجتماعيّة للمنطقة العربية، حيث تفتح أعماله نافذة على حياة الأغليبة المحرومة في المحتمع. وساهمت تقنية كيّالي الخاصة في الرسم على ألواح الخشب الرقيقة في إبراز جوانب الضعف والعزيمة التى تتمتع بها شخصياته ذات الملامح القوية والنظرات الهادئة والكئيبة. ويصور كيالي في لوحته "الخياطة" لحظة عابرة من الحياة الروتينية الصارمة لخيّاطة

تقوم بحياكة الملابس.

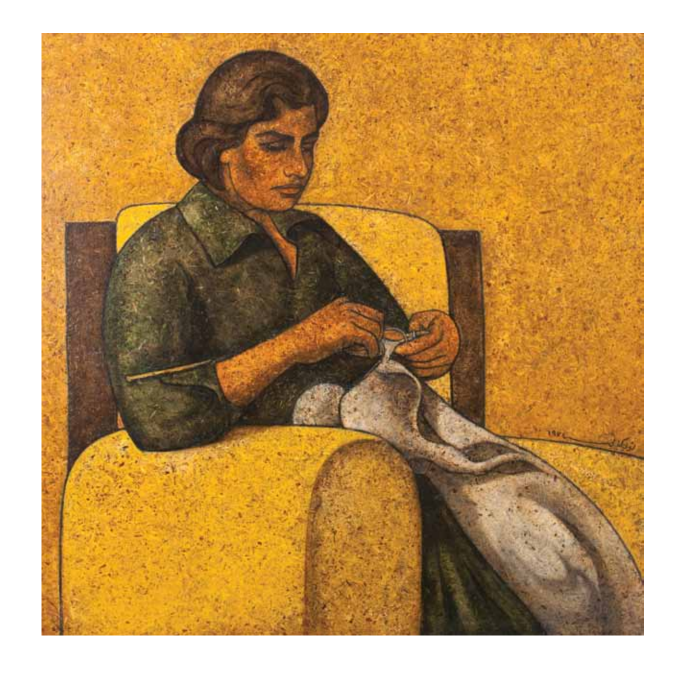
وكان كيالي قد حاز على منحة لدراسة الفن في "أكاديمية روما للفنون الجميلة" عام ١٩٥٦؛ وشارك في مجموعة من المعارض الفنية خلال فترة إقامته في إيطاليا، فضلاً عن تمثيل بلاده في "بينالي فينيسيا" عام ١٩٦٠ إلى جانب الفنان التشكيلي فاتح المدرُّس. وبعد هزيمة العرب أمام إسرائيل في حرب عام ١٩٦٧. غرق الكيالي في كآبة عميقة دمّر على إثرها سلسلة من رسومات الغجم التي صوَّرت واقع الصراع العربي الإسرائيلي، كما عاني في الثلاثينيات من عمره من الضغوط النفسيّة والإدمان ليعتزل الرسم في أوائل السبعينات. وقضى لؤى كيالي نحبه بطريقة مأساوية في الـ ٤٤ من عمره إثر حريق شب بمرسمه في حادثة توقع البعض أن تكون انتحاراً.

Depictions of banal daily struggles and the social and physical deprivation of the masses intertwine the artwork of Syrian painter Louay Kayyali during his iconic, short-lived career.

The Aleppo-born artist began painting at the age of 11 and held his first solo show at 18. Highlighting the individual struggles evident on the fringe of larger socio-political realities in

> the Arab region, Kayyali's artwork provides a window into the lives of the deprived majority. His signature technique of painting on masonite chip board contributed to the worn-yet-resolute nature of the solidly defined figures appearing on his canvases, often with quiet downcast gazes. Woman Sewing captures a fleeting moment of a seamstress' ascetic routine of stitching clothing.

Kayyali, who secured a scholarship in 1956 to study at Rome's Academy of Fine Arts, participated in a range of fairs during his time in Italy, including representing Syria in along with Fateh Al Moudarres at the 1960 Venice Biennale. After the Arab defeat in the Six-Day War with Israel in 1967, Kayyali sank into a deep depression and destroyed a series of politically charged charcoal drawings that epitomised the Arab struggle. Suffering from psychological distress and addiction through his 30s, Kayyali stopped painting until the early 1970s. The artist died tragically in a fire at the age of 44 in what some of have deemed a suicide.



• • • ردُالشرق 56 ••• RE: ORIENT **57** 

#### MOHAMMED KHADDA

محمدخدا

مدينة مستغانم، الجزائر ١٩٣٠–١٩٩١ <mark>تجريد بالأخضر</mark>، ألوان زيتية على قماش ٤٥ × ٤٥ سم، ١٩٦٩

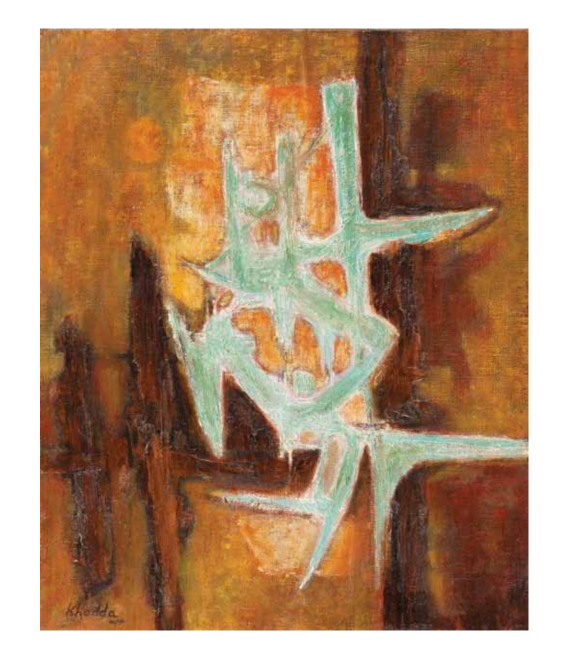
Mostaganem, Algeria, 1930-1991 Abstraction vert, oil on canvas 54 x 45 cm, 1969

يعتبر محمد خدا واحداً من أوائل مؤسسي مدرسة الفن الحديث والمعاصر في الجزائر؛ وقد عمد في أسلوبه الغني إلى مزج تقنيات الرسم الغربي مغ السيابية الخط العربي ليمثل بذلك جيلاً كاملاً من الفنانين الجزائريين الذين عملوا معاً لإيجاد توليغة رائعة بين إرث الخط العربي واللغة الرسمية للمدرسة التجريدية الغربية خلال خمسينيات القرن الماضي. وقد أصبحت الملامح العامة للممارسات الفنية الجزائرية أكثر وضوحاً وتأثيراً بعد حصول الجزائر على استقلالها من المستعمر الفرنسي عام ١٩٦٢؛ حيث أسهم هذا التحول السياسي في ظهور عدد من الحركات الفنية عام ١٩٦٧ مثل حركة "الوشم" و"مدرسة الإشارات" التي لعب فيها خدا دوراً مهماً. وغلبت على لوحات خدا الألوان الترابية والتراكيب المحسوسة التي تعلو فيها كتابات وزخارف الخط العربي على المساحات المجردة للوحات.

Mohammed Khadda is considered one of the founding fathers of modern and contemporary art in Algeria. Synthesising western painting techniques with the fluidity of Arabic writing, Khadda represents a generation of Algerian artists who wove together calligraphic heritage and the formal language of Western abstraction through the 1950s. Forging a distinct Algerian artistic practice became more critical in the aftermath of the country's independence from France in 1962. The political transition influenced the founding in 1967 of art movements known as 'Aouchem', Arabic for tattoo, and School of the Sign, of which Khadda was an active participant.

ولد محمد خدا – الذي تعلم فن الرسم بنفسه – في مدينة مستغانم الجزائرية، وسافر إلى باريس عام ١٩٥٣ ليمكث فيها قرابة ١٠ سنوات قبل عودته ثانية إلى وطنه الأم. ويعد خدا أحد الأعضاء المؤسسين لــــ "الاتحاد الوطني للفنون البصرية" الذي تأسس عام ١٩٦٤، وساهم في تصميم عدد من اللوحات الجدارية الجماعية خلال سبعينيات القرن الماضي. وأقام الفنان العديد من المعارض المنتظمة داخل الجزائر وخارجها، فضلاً عن رسم لوحات عدد من الروايات والكتب الشعرية لكبار الكتاب الجزائريين أمثال رشيد بوجدرة.

Often working with a palette of earth tones, Khadda creates tactile compositions that layer Arabic writing and calligraphy over atmospheric abstract canvases. A self-taught painter, Khadda was born in Mostaganem. In 1953, he travelled to Paris, where he spent a decade before returning to Algeria. Khadda was a founding member of the National Union of the Visual Arts, established in 1964, and participated in producing a number of collective murals during the 1970s. In addition to exhibiting regularly in Algeria and abroad, Khadda illustrated novels and books of poetry for several well-known Algerian writers, including Rachid Boudjedra.

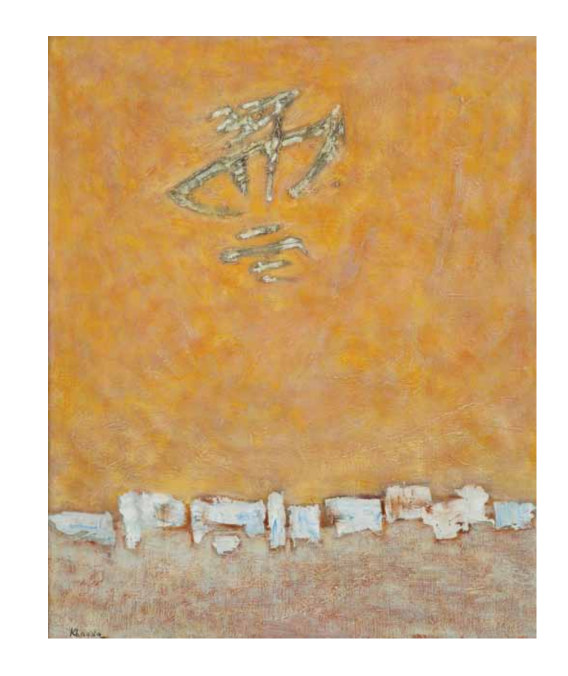


#### MOHAMMED KHADDA

محمدخدا

Abstraction vert sur fond Orange, oil on canvas تجريد اللونين الأخضر والبرتقالي، ألوان زيتية على قماش

1979.× V<sup>™</sup> 73 x 60 cm, 1969



••• ردُّ الـشـــرق 60 • • • RE: ORIENT **61** 

#### ISMAIL AL KHAYAT

#### إسماعيـل الخيـاط

خانقين، العراق ، ١٩٤٤ مــن <mark>راقــب الناس مــات همأ</mark> حبر، ألوان جواش، رقائق ألمنيوم، وكولاج على ورق

17 × 7.17 map, 0591

Khanaqin, Iraq, 1944

Those Who Watch Other People Will Die of Envy
Ink, gouache, foil and collage on paper
21 x 28.2 cm, 1965

تمزج أعمال الفنان التشكيلي العراقي إسماعيل الخياط بين التراث الشعبي الكردي والتعبيرات الرمزية، وتحمل في بطانتها أفكار الكفاح الجماعي والعزلة السياسية. ولا يزال الخياط، المولود في مدينة خانقين شمالي العراق، أحد الرموز الملهمة بين الفنانين والمفكرين الأكراد. وفي لوحته "من راقب الناس مات همًا" التي أنجزها عام ١٩٦٥بأسلوب بدائي وباستخدام خليط من المواد، يلقي الخياط الضوء على الخرافات والمعتقدات المرتبطة بـ "عين الحسود" مستشهداً بتعبيرات ورموز شائعة في منطقة الشرق الأوسط وشمال إفريقيا.

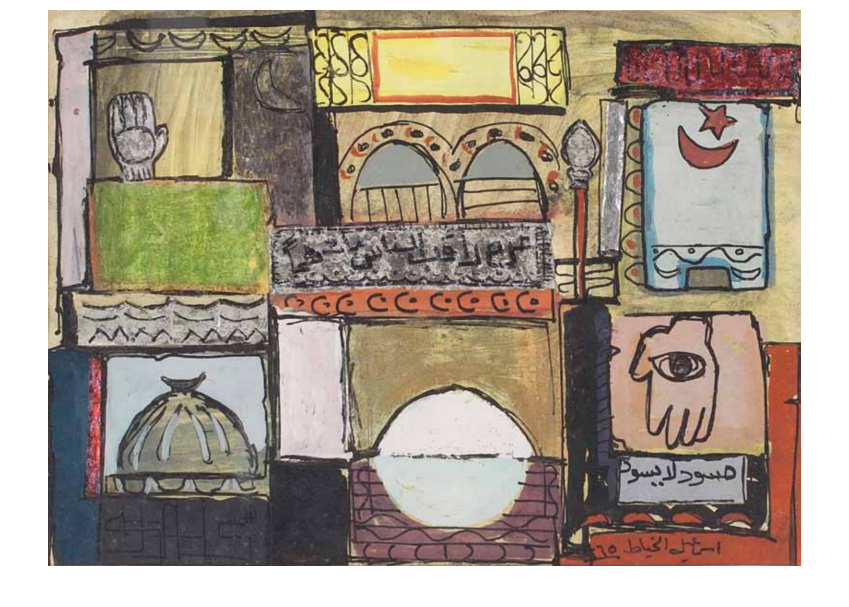
Combining Kurdish folklore and symbolism, the artwork of Ismail Al Khayat encodes ideas of collective struggle and political isolation. Born in Khanaqin, northern Iraq, Al Khayat is an inspirational figure among Kurdish intellectuals and artists. Rendered in a naïve style, Al Khayat's mixed-media collage *Those Who Watch Other People Will Die of Envy* (1965) observes superstitions surrounding the evil eye citing common expressions and symbols from the Middle East and North Africa.

ويصور الخياط في لوحته "همسة" يداً يمنى وعيناً، حيث يجابه الغنان المشاهد بالعنوان العربي لهذا العمل الغني، متحدياً حكمته ونظرته الأخلاقية. وتتكرر الطيور في الأعمال الغنية للخياط، كتعبير مجازي للحرية وهشاشة الحياة. ومن خلال احتكامه إلى التراث الشعبي الكردي والعراقي، يتحرى الخياط مناحي العزلة الاجتماعية والسياسية المتواصلة التي عاشها أكراد العراق عبر تاريخهم. وفي سلسلة لوحات تذكارية، يستخدم الخياط طيوراً شبحية تخرج من أجساد الموتى وتحلق عالياً في تصوير رمزي لضحايا المجازر المروعة التي ارتكبها الرئيس العراقي سيء الصيت صدام حسين في حملة "الأنفال" المأساوية التي شنها على المدن الكردية في العراق باستخدام الأسلحة الكيميائية وأسفرت عن تدمير نحو ٢٠٠٠ قرية في أواخر ثمانينيات القرن الماضي.

Al Khayat illustrates a hamsa, an emblem containing a right hand with an eye, and confronts the viewer with the artwork's Arabic title, questioning their moral judgement and gaze. Representations of birds as metaphors for freedom and the fragility of life are recurrent themes in Al Khayat's artwork. Referencing Kurdish and Iraqi folklore, he investigates the progressive socio-political isolation of Iraq's Kurdish population. In a series commemorating former President Saddam Hussein's notorious Al Anfal campaign, which used chemical weapons on Kurdish cities and destroyed some 2,000 villages in the late 1980s, Al Khayat depicts abstracted phantom-like birds flying away from dead bodies.

انضم الخياط إلى "الجمعية العراقية للفنون التشكيلية في عام ١٩٦٥ قبل تخرجه من كلية المعلمين في بعقوبة عام ١٩٦٦، كما أصبح مديراً فنياً في وزارة الثقافة باقليم كر دستان في عام ١٩٩٢.

The artist joined the Society of Iraqi Plastic Arts in 1965 before graduating from the Teachers College at Baquba in 1966. In 1992, he became art director at the Ministry of Culture in the Kurdistan Region.



62 رَدُالـشــرق ♦•• ورُدُالـشــرق الشــرق المتعارق المتعارق المتعارق المتعارق المتعارق المتعارف المتعارف والمتعارف المتعارف والمتعارف المتعارف والمتعارف المتعارف والمتعارف المتعارف والمتعارف وال

#### FATEH AL MOUDARRES

فاتح المدرس

حلب، سوريا، ١٩٢٢–١٩٩٩ <mark>أيقونات المدرس،</mark> لوحة زيتية مع أوراق الذهب على القماش ١٢٩× ٦٨ سم، ١٦٦٢

Aleppo, Syria, 1922-1999

Icons of Moudarres, oil and gold leaf on canvas
129 x 68 cm, 1962

تغيض أعمال الغنان السوري المعاصر فاتح المدرس بالرموز الدينية المرتبطة بشعائر عامة الناس في سوريا. ويعدّ المدرس، المولود في مدينة حلب، أحد أبرز رواد الحركات الغنية التعبيرية والمعاصرة في سوريا؛ وهو يستمد أشكاله الغنية من العصور الآشورية القديمة والرموز الإسلامية والمسيحية مع اعتماد أسلوب تعبيري واضح يلامس العديد من المواضيع المهمة مثل صلة الرحم، والحرمان الاجتماعي، والحداثة، والمجتمع الريغي. ودرس المدرس الغن في "أكاديمية الغنون الجميلة" بروما خلال الغترة الممتدة بين ١٩٥٤–٩٦١،

وفي أعقاب الأزمة الزراعية التي شهدتها البلاد في ستينيات القرن الماضي، انتقل المدرس إلى دمشق ليواجه نمو طبقة العمال ونمط الحياة المزدحم للعاصمة السورية آنذاك، الأمر الذي انعكس بوضوح على أعماله الفنية التي تحاكي الأوضاع المعيشية الصعبة من خلال شخصياته التي لطالما أخذت شكل شخوص مرسومة ضمن حيز ضيق. وقد اعتمد المدرس في عمله "أيقونات المدرس" (١٩٦٢) على تجسيد الرموز والأساليب السريالية التي شكلت السمة الأبرز لأعماله في تلك الفترة.

Religious symbolism laced in sensitive renderings of ordinary people in Syria resounds in the artwork of prolific modernist artist Fateh Al Moudarres. Aleppo-born Al Moudarres is considered an important leader in Syria's modern and surrealist art movements, culling forms from Assyrian antiquity, as well as Christian and Muslim symbolism. He employs a recognisable expressionist style that touches on themes of kinship, social deprivation, modernisation and rural society.

The artist studied at the Accademia di Belle Arti in Rome from 1954-1960 and at Paris-based Ecole des Beaux Arts in the early 1970s, later becoming an influential teacher at the University of Damascus. The countryside of Aleppo where Al Moudarres spent his childhood echoes in the colours and textures of his landscape paintings.

Following the 1960s agricultural crisis, Al Moudarres moved to Damascus. Confronted with a growing labour class and the Syrian capital's overcrowded living spaces, Al Moudarres' work referenced stark living conditions, often featuring clustered statuesque figures with limited mobility. In *Icons of Moudarres* (1962), the artist drew on symbols and surrealist techniques, a hallmark of his work in this period.



• • • وُالشَــرة RE: ORIENT **65** 

#### AHMED MOUSTAFA

أحمدمعطفي

الإسكندرية، مصر ۱۹۶۳ <mark>بورتريه شاعر</mark>، ألوان زيتية على قماش ۱۷۱ × ۷۹ سم، ۱۹۲۹ Alexandria, Egypt, 1943

Portrait of a Poet, oil on canvas

117 x 79 cm, 1969

يستند الغنان التشكيلي المصري أحمد مصطفى على إيمانه العميق ومعرفته العلمية بأصول الخط العربي لإبداع أعمال آسرة حصدت العديد من الجوائز العالمية؛ فمنها ما يتحول فيه الشعر الكلاسيكي العربي إلى أشكال حيوانية، وتتضافر في بعضها الآخر الحروف العربية المنفردة مرددةً صدى زخارف الأرابيسك الرائعة، فيما تكلل بعض أعماله الأخرى آيات قرآنية تناجي القدرة الإلهية. وسبقت مجموعة هذه الأعمال المميزة سلسلة من اللوحات التي جسدت تجربة مصطفى مع الكلاسيكية الأوروبية الجديدة في مصر. وجاءت أعماله المبكرة هذه مختلفةً تماماً في اعتمادها الأسلوب التصويري لتمثل لحظة أقل شهرة ولا تقل أهمية عن بقية أعمال مصطفى.

ولد أحمد مصطفى في الإسكندرية عام ١٩٤٣، وبدأ دراسته الجامعية في كلية الفنون الجميلة والهندسة المعمارية في جامعة الإسكندرية عام ١٩١١، وأسس فيما بعد سمعة طيبة في مصر بوصفه رساماً تصويرياً مبدعاً قبل مواصلة تدريباته في لندن، حيث حصل على درجة الماجستير والدكتوراه من جامعة سانت مارتن للفنون والتصميم: وكانت تلك الفترة من البحث هي التي ألهمت الفنان مصطفى لتحويل اهتمامه والتركيز على الخط العربي الذي يعد أرقى أشكال الفن الإسلامي. واستطاع مصطفى تحويل إبداعاته في مجال الخط العربي إلى أدوات تعبيرية متنوعة في اللوحات، والزجاج الملون، والطباعة الحريرية، والمشغولات. وأقام الفنان في لندن منذ عام ١٩٧٤، حيث أسس مركز «فنون» للفن والتصميم العربيين في عام ١٩٨٣.

Ahmed Moustafa draws on his deep faith and scholarly knowledge of the science of Arabic script to create absorbing works that have achieved international recognition: classical Arabic poetry transformed into zoomorphic images; a single Arabic letter reverberating across the surface into swirling arabesques; Quranic verses that call forth divine power. Preceding this signature body of work was a series drawing on Moustafa's neoclassical European training in Egypt. Strikingly different, the earlier paintings are often figurative and thus represent a lesser-known yet equally important moment in Moustafa's practice.

Born in Alexandria in 1943, the artist began his studies in 1961 at the Faculty of Fine Arts and Architecture at Alexandria University. He then established a prominent reputation as a figurative painter in Egypt, before continuing his training in London, where he received a Master's degree and doctorate from St. Martin's College of Art and Design. It was during this period of research that Moustafa's inspiration shifted focus to Islam's highest art form: calligraphy. His visually arresting penmanship has been translated into the media of painting, stained glass, silkscreen and tapestries. Since 1974, Moustafa has resided in London and in 1983 he founded the Fe-Noon Ahmed Moustafa Research Centre for Arab Art and Design.



66 ودُالشــرة RE: ORIENT 67

## ABDALLAH AL QASSAR القصار ABDALLAH AL

الكويت، ١٩٤١–٣٠.٦ <mark>بلا عنوان</mark>، ألوان زيتية على زجاج ١٠٠ × ١٥٥ سم، ١٩٦٤ Kuwait, 1941–2003 Untitled, oil on panel 100 x 155 cm, 1964

يعدُ عبد اللّه القصار أحد رواد الحركة الغنية الحديثة في الكويت، ويشتهر بتصويره للمشاهد المستقاة من الثقافة والتراث العربيين.

وتجسد هذه اللوحة غير المعنونة التي رسمها القصار في عام ١٩٦٤ مدى اهتمام الغنان بحياة الصيادين الكويتيين على شواطئ الخليج العربي. كما تتجلى لمسات البراعة في أسلوب القصار من خلال لوحته "تنظيف الحنطة" التي رسمها عام ١٩٦٨، والتي تصور فتى صغيراً مغموراً وهو يغربل الحبوب في لحظة مغافلة للزمن. ويعبر القصار عن بساطة وعزلة هذه المهمّة المتكررة عبر تناغم فريد بين خطوط المنظور، وبساطة التراكيب، وطيف الألوان المستخدم. وتغشى لوحات القصار الزيتية دوامات من الخطوط المميزة التي تبدو مترابطة في ظاهرها بحيث تشكل في مجملها نموذجاً يجمع بين تراكيبه الغنية وحس بصري مفعم بالعمق والحركة.

كذلك، يستخدم القصار الضوء والظل بأسلوب يولد انطباعاً بوجود المنظور. وهذه التوليفة المتقنة من الألوان والخطوط هي ما تجعل القصار واحداً من أكثر الفنانين الكويتيين تنويعاً في الأساليب الفنيّة، السمة التي بدت تتجلى في أعماله أواخر خمسينيات القرن الماضي. تابع الفنان تدريبه في كلية الفنون الجميلة بالقاهرة عام ١٩٦٢، حيث أمضى نحو عقد من الزمان في مصر بعد حصوله على منحة من الحكومة الكويتية. ولدى عودته إلى وطنه الأم، شغل القصار منصب أمين عام المرسم الحر خلال الفترة ١٩٧١–١٩٨٢. شارك القصار في A pioneer of Kuwait's modern art movement, Abdallah Al Qassar is known for his depictions of scenes that draw on Arab culture and heritage.

This 1964 untitled painting captures Al Qassar's interest in Kuwaiti fishing life on the Arabian Gulf. The 1968 painting *Tandeef Al Hinta* also depicts a moment of work: a young boy shifting grain. In both works, the repetitive act of manual labour is conveyed through perspective, compositional simplicity and colour palette. Covering the surface of the canvas of *Tandeef Al Hinta* are Al Qassar's signature swirling, seemingly interconnected lines, which create an all over pattern that infuses his compositions with dynamic depth and movement.

It is this combined use of line and colour that mark Al Qassar as one of Kuwait's most-technically versatile artists, one who began exhibiting in during the late 1950s. In 1962, he continued his training at Cairo's School of Fine Arts, spending nearly a decade in Egypt after receiving a scholarship from the Kuwaiti government. Upon returning, Al Qassar served as the treasurer of Kuwait's Free Atelier from 1971 until 1982. He participated in more than 50 exhibitions throughout the Arab world and Europe.

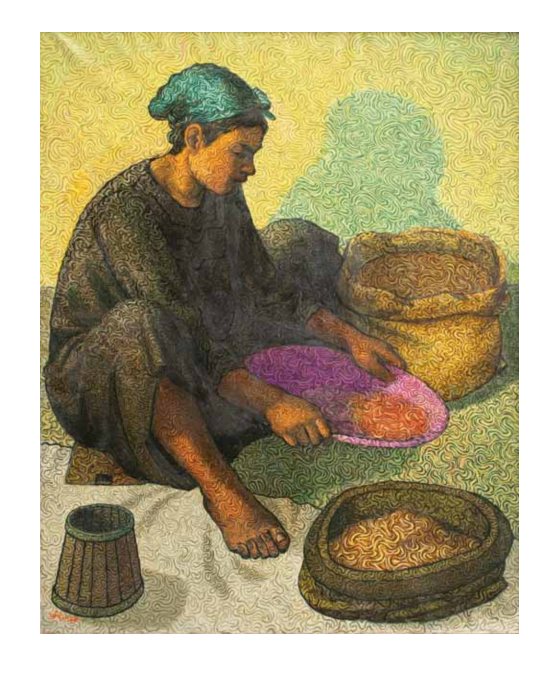


68 وَدُالسَــرق RE: ORIENT وَدُالـــــرة اللهِ وَاللهِ وَالسَــرة اللهِ وَاللهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّ

# ABDALLAH AL QASSAR عبدالله القصار

تنظيف الحنطة ألوان زيتية على قماش Tandeef Al Hinta, oil on canvas

۱۹٦٨ سيم ۱۹۸۸ 97 x 78 cm, 1968



••• ردُّ الـشـــرق 70 ••• RE: ORIENT **71** 

## ABDUL-HALIM RADWI

عبدالحليم رضوي

مكة المكرمة، المملكة العربية السعودية، ١٩٣٩ – ٢٠٠٦ <mark>طبيعة صامتة مع السمك،</mark> لوحة زيتية مع الرمل على لوح خشبي ٣٣ × ٤٦ سم، ١٩٧٥

يعدُ الغنان التشكيلي عبد الحليم رضوي أحد أبرز فناني المملكة العربيّة السعوديّة، وهو يصور في أعماله الغنية طبيعة الحياة الصحراوية والموروث الشعبي والغن المعماري التقليدي، مرتكزاً في ذلك إلى أسلوب متغرد يجمع بين الأساليب المعاصرة، والإرث الثقافي العريق. وشهد رضوي، المولود بمدينة مكة المكرمة، إدخال مادة الغن ضمن المناهج الدراسية الابتدائية والثانوية السعوديّة في خمسينيات القرن الماضي، وكان من أوائل الغنانين السعوديين الذين تم إيغادهم إلى الخارج للحصول على شهادة في مجال الغن.

أبدع رضوي ١٥ منحوتةً خارجية لتزيين ميناء جدة على سواحل البحر الأحمر، بما في ذلك منحوتتي «محبرة» و»قلم وورقة» اللتين تصوران هذه الأدوات بحجم كبير. ويركز الفنان رضوي أيضاً على هذا النوع من الطبيعة الصامتة في لوحته التي رسمها عام ١٩٧٥ بعنوان «طبيعة صامتة مع السمك»، والتي استخدم فيها الألوان والرمل لتقديم صورة مسطحة لسمكتين ضمن تركيبة هندسية حرة، ويشير توقيع رضوي للوحته بالأحرف العربية واللاتينية إلى أنه كان يرسم لجمهور عالمي. ورغم أن بلدان شبه الجزيرة العربية جاءت بعد جاراتها في بقية المنطقة العربية من حيث رعاية الفنون، غير أن السعودية أسست أولى جمعياتها الفنية في أواخر ستينيات القرن الماضي. ويذكر أن رضوي كان من أوائل الحاصلين على درجة الدكتوراه من «الأكاديمية الملكية العليا للغنون الجميلة» بمدريد في عام ١٩٧٩، كما عمل مديراً لـ «مركز الفنون الجميلة» بجدة خلال الفترة بين ١٩٧٨، كما عمل مديراً لـ «مركز الفنون الجميلة»

Mecca, Kingdom of Saudi Arabia, 1939–2006 Still Life with Fish, oil and sand on masonite 33 x 46 cm, 1975

References to Saudi Arabia's desert life, folklore and traditional architecture characterise the art of Abdul-Halim Radwi, one of the kingdom's most-respected artists. Born in the holy city of Mecca, Radwi was among a generation of artists who witnessed the establishment of Saudi Arabia's first modern art associations in the late 1960s. Among the first Saudi artists sponsored to pursue a degree in art abroad, Radwi's work is guided by both modernist sensibilities and cultural heritage.

Radwi is perhaps best known for 15 monumental outdoor sculptures adorning the Red Sea port city of Jeddah, including *Inkwell, Pen and Paper*, which reproduces these objects on a large scale. The artist also engaged with the still life genre as in the 1975 painting, *Still Life with Fish*, in which he uses paint and sand to produce a flattened image of two fish in a loose geometric composition. Signing the piece with both Arabic and Latin script demonstrates that Radwi was painting for an international audience. While the Arabian Peninsula took steps to endorse the arts later than in some neighbouring Arab countries, from the 1960s important art institutions emerged in Saudi Arabia. Radwi, who obtained a doctorate from the Royal Academy of Fine Arts in Madrid in 1979, was director of Jeddah's Centre for Fine Arts from 1968 to 1974.



#### SAMIR RAFI

#### سميــررافــي

القاهرة. مصر، ۱۳۲۱–۲۰۰۶ <mark>موسیقي جالس</mark>، ألوان زیتیة ومواد مختلفة علی ورق مقوی ۵۰ × ۱٬۸۲ سم، ۱۹۲۳ Cairo, Egypt, 1926-2004

Seated Musician, oil and mixed media on board
50 x 68.2 cm, 1963

تمتزج في أعمال الفنان سمير رافي تفاصيل الحياة اليومية المصرية مخ الأساليب الرمزية والسوريالية، فكان من أبرز وجوه الحركة السوريالية التي حمل لواءها في مصر، كل من الفنانين رمسيس يونان وجورج حنين. وكان رافي من الأعضاء البارزين في «مجموعة الفن المعاصر»، وهي مجموعة فنية تأسست عام ١٩٤٦ وتؤكد على علاقة الفن بالمجتمع والثقافة الشعبية. والتكيف مع الأشكال والتقنيات المعاصرة. وحظي رافي خلال الخمسينيات بإشادة العديد من النقاد الفنيين وعلى رأسهم الناقد إيميه عازار الذي كان مدرساً لفن الجماليات في جامعة عين شمس، والذي نوه بأسلوب رافي في إبراز مأساة الحياة المعاصرة.

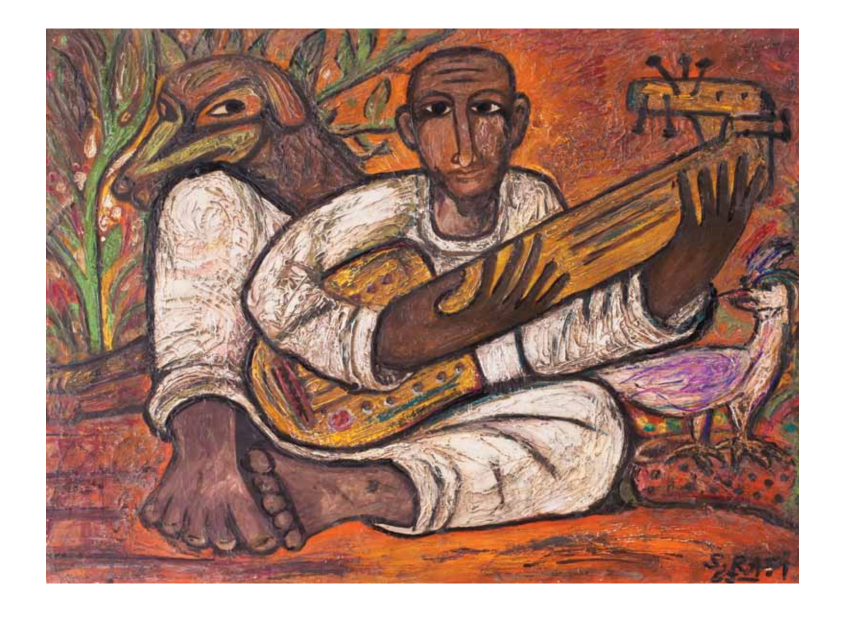
ومن خلال عمله الشهير «حراس المقطم»، جسُد رافي شخوصاً تجمعوا قرب تلال جنوب القاهرة، حيث كان يجتمع الصوفيُون قبل ثورة ١٩٥٢.

ارتاد رافي المحرسة الثانوية التي أشرف عليها آنذاك الفنان حسين يوسف أمين، ثم تخرج من «كلية الفنون الجميلة» في القاهرة مع درجات علمية متقدمة في الفن، ونال شهادة الدكتوراه في تاريخ الفن من جامعة السوربون. وخلال تلك الفترة، عرض رافي أعماله في العديد من المعارض الفنيّة الدوليّة الشهيرة، وعاد بعدها إلى القاهرة ليصبح أستاذاً في كلية الفنون الجميلة ويتخصص في محال الصحافة الفنية.

Representations of Egyptian daily life infused with surrealism and symbolism characterise the artwork of Samir Rafi, who emphatically captured the surrealist movement spearheaded by Ramsis Yunan and Georges Henein. Rafi was a prominent member of the Contemporary Art Group, an artist collective founded in 1946 that emphasised the relationship of art to society and popular culture and adapted modern forms and technique. The artist received critical acclaim during the 1950s from Aimé Azar, a teacher of aesthetics at Ain Shams University, who noted how Rafi accentuated the tragedy of modern life.

In a famous work Les Gardes du Mokattam (Guardians of the Mokattam), Rafi represented figures assembled near the hills in Southern Cairo, a known gathering place for Sufis prior to the 1952 revolutionary coup.

After attending secondary school under the famous art teacher Hussayn Yusuf Amin, Rafi became a graduate of the School of Fine Arts in Cairo. He earned advanced degrees in art and pursued Ph.D studies in art history at the Sorbonne. Exhibiting widely and taking part in numerous international exhibitions during this period, Rafi later returned to Cairo to assume a role as an art professor at the School of Fine Arts and engage in art journalism.

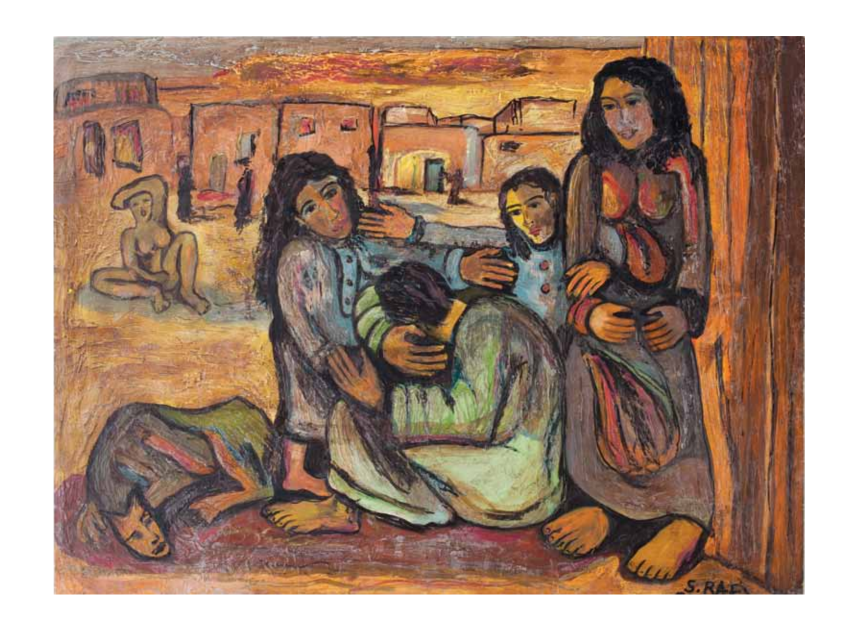


**74** رَدُّ الـشـــرة • ● • وردُّ الـشــرة و • • • وردُّ الـشــرة و • • • وردُّ الـشــرة و 75 RE: ORIENT وردُّ الـشــرة

## SAMIR RAFI سميـررافـي

مجموعة من الأشخاص في قرية، ألوان زيتية على قماش Group of Figures in a Village, oil on canvas

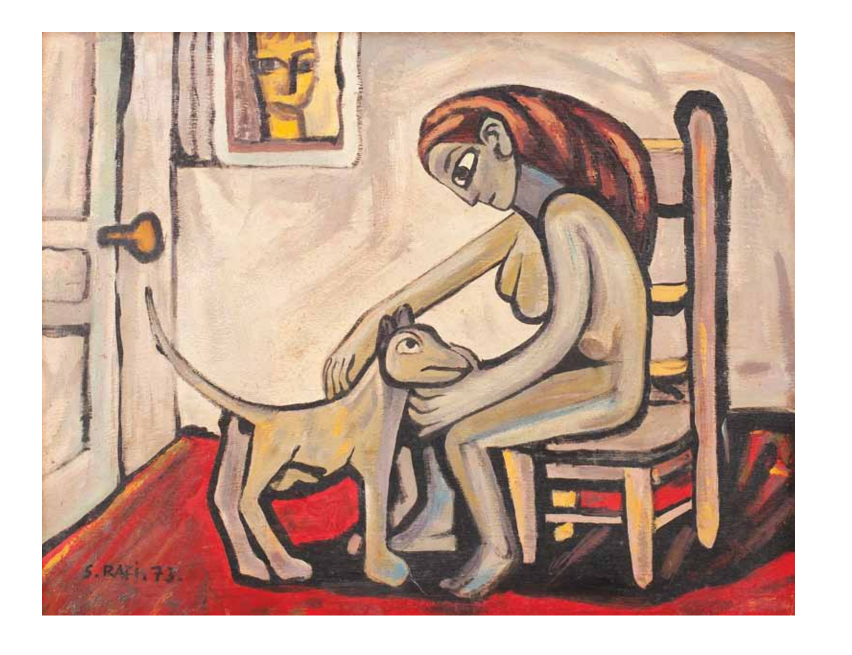
مجموعة من الاسح Group of Figures in a Village, oil on canvas اااام المربر ۸۰٪ من الاسح



## S A M I R R A F I سميـررافـي

بحون عنوان ، ألوان زيتية على الخشب Untitled, oil on wood

19VP , 1973 ТЕ × 0. 50 X64 cm, 1973



••• ردُّ الـشـــرق 78 ••• RE: ORIENT **79** 

#### NOURI AL RAWI

نــوري الراوي

رقابكا ،قام ر بدون عنوان، لوحة زيتية على القماش 17 x 31 ulan Vopl

Rawa, Iraq, 1925 Untitled, oil on canvas 160 x 84 cm, 1957

دأب الفنان العراقي المبدع نوري الراوي بشكل مستمر على تقديم تصورات شعريّة للمدينة العراقية التقليدية؛ وعايش الراوي، الذي ولد بمدينة راوة عام ١٩٢٥، نهضة العاصمة العراقيَّة بغداد كمر كز حيوى للغنون خلال خمسينيات القرن الماضي.

The theme of the traditional Iraqi town is constantly revisited in the paintings of seminal Iraqi artist Nouri Al Rawi. Born in Rawa in 1925, the artist witnessed Baghdad's emergence as a vibrant art centre in the 1950s.

ويكرس هذا الغنان أسلوبه الذى يجمع بين التمثيل والتجريد لتصوير المشاهد الطسعية والعمر انية للعراق بالاستناد إلى تجاربه الشخصية. وشكلت

«المتحف الوطني للغن الحديث»، وقاد عدداً من المبادر ات الغنيّة برعاية

الحكومة العراقية في الثمانينيات. تَخرُج الراوي من «معهد بغداد للفنون الجميلة» عام ١٩٥٩، وكان من أوائل كتاب الصفحات الأدبية والغنية في الصحف

العراقية؛ وأقام مجموعة من المعارض الفردية داخل العراق وخارجه، فضلاً عن تأليفه العديد من الكتب مثل «تأملات في الفن العراقي الحديث» ١٩٦٢. وتم

تكريم إسهامات الراوي في مجال التنمية الثقافية العراقية بعد الحرب بما في

ذلك حصوله على العديد من الجوائز الحكومية رفيعة المستوى.

أعمال الراوى حزءاً من حدل أوسئ نطاقاً ساد العالم العربي حول شكل الهوية العربية خلال مرحلة ما بعد الاستقلال سواءً على المستوى الغردى أو الجماعي. ومن خلال إضاءته على فن العمارة البيضاء في مسقط رأسه، يستحضر الراوي في لوحاته لمسات حالمة من خلال البني والألوان المركزة، وهو يحرص غالباً على تضمين تصوراته الشعريَّة في أعماله لتوفير عناصر الاستعارة والموقع الثقافي.

Merging representation and abstraction, Al Rawi's poetic depictions of Irag's natural and urban landscapes draw

on personal experience and memory. Often referencing the whitewashed architecture of his hometown, Al Rawi instils a dreamlike quality in his paintings through distilled colours and textures, often integrating poetry to provide an element of cultural location and metaphor. His work relates to a larger critical debate in the Arab World about post-indepen-

dence identity and cultural authenticity. ولعب الراوى دوراً محورياً في تطور مشهد الفن العراقي المعاصر، حيث أسس

> Iraqi art, founding the National Museum of Modern Art and spearheading several government-sponsored art initiatives in the 1980s. A 1959 graduate of Baghdad's Institute of Fine Arts, the artist was the first to establish literature and arts pages in the Iraqi press. Al Rawi, in addition to his many solo exhibitions at home and abroad, has authored several books including Reflections on Modern Iraqi Art published in 1962. His profound contributions to Iraq's cultural development have been recog-

Al Rawi played a pivotal role in the development of modern nised in post-war Iraq by the highest levels of government.



• • • ردُّ الـشـــرة، 80 ••• RE: ORIENT **81** 

## ISSAM AL SAID

#### عــيدساا ملصد

بغداد العراق, ۱۹۳۸–۱۹۸۸ **وجعلنامن الماء كل شيء حي** لوحة من الألوان الزيتية والوسائط المتعددة ۸۰٫۰ × ۲۳ سم ۱۹۶۳ Baghdad, Iraq, 1938-1988

We Made Every Living Thing of Water

Oil and mixed media on canvas

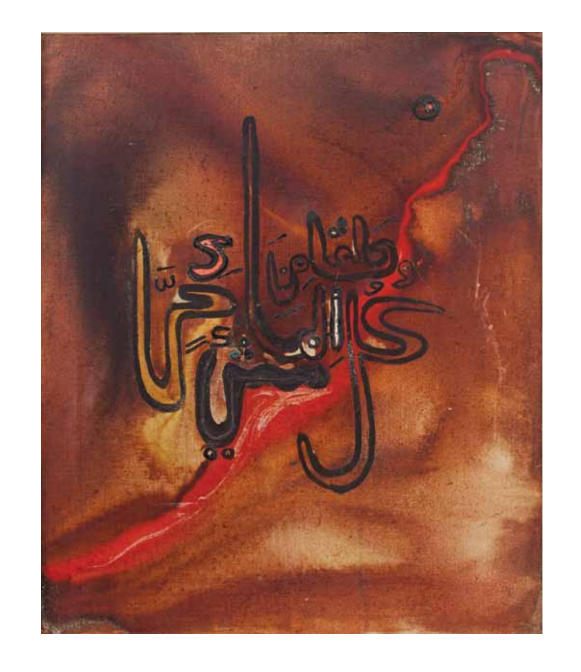
75.5 x 63 cm, 1962

كرس المعماري والرُسام والمصمم وفنان الطباعة العراقي عصام السعيد خبرته الواسعة في مجال التصميم التقليدي وتطبيق علوم الجمال الحديثة. ورغم أنه حفيد رئيس الوزراء العراقي الأسبق نوري السعيد الذي هيمن على مجريات الساحة السياسية للبلاد خلال الفترة الممتدة بين ١٩٣٠–١٩٥٨، غير أنه تفرغ بشكل كامل لحياة الفن. وكرس السعيد أساليبه الإبداعية وجوانب حياته الشخصية للإضاءة على العلاقة القائمة بين القيم الروحانيّة الإسلامية والأسس العلمية المتأصلة في الفنون الإسلامية: ويشير من خلال لوحته التي استمد اسمها من الآية القرآنية الكريمة "وجعلنا من الماء كل شيء حي" إلى جوهر الكائنات الحية التي تتكون في المقام الأول من الماء.

درس السعيد العمارة في جامعة كامبريدج خلال الفترة الممتدة بين ١٩٥٨- ١٩٥٨. وهي الفترة الممتدة بين ١٩٥٨- ١٩٥٨. وهي الفترة ذاتها التي رسم خلالها لوحته الإبداعية المشحونة بالعاطفة أرأس المسيح عقب إعدام والده في العراق. وتوفي السعيد عام ١٩٨٨ عن عمر ناهز ٤٩ عاماً قبل أن ينهي أطروحته للحصول على درجة الدكتوراه تحت عنوان منهجية الأبعاد الهندسية في العمارة الإسلامية"، والتي تم نشر أجزاء منها في العديد من المقالات المتخصصة بالتصاميم الهندسية للعمارة الإسلامية.

An architect, printmaker, painter and designer, Issam Al Said dedicated his artistic practice to both to the craft of traditional design and the incorporation of modern aesthetics. Despite being the grandson of controversial Iraqi Prime Minister Nuri Al Said, who dominated the nation's politics from 1930-1958, Al Said dedicated his life to the arts. His creative practice and personal life were informed by the relationship between Muslim spirituality and the scientific principles inherent in Islamic arts. In the painting entitled, *We Made Every Living Thing of Water*, the artist reflects on a quote from the Holy Quran referring to the creation of living beings consisting of mainly water.

Al Said studied architecture at Cambridge University from 1958 to 1961, during which time he created an emotionally charged painting, *The Head of Christ*, after his father was executed, and reportedly crucified, amid a purge in Iraq. While studying for a doctorate on Methodology of Geometric Proportioning in Islamic Architecture, Al Said passed away in 1988 at the age of 49. Although unfinished, segments of his research were posthumously published in articles on Islamic architecture geometric design.



82 وَدُالـشــرق •●• وردُ الـشــرق • RE: ORIENT وألـشــرق الشرع المتعارية والمتعارية والمتعاركة وا

### SHAKIR HASSAN AL SAID

#### شاكـر حسـن آل سعيـد

الا - ١٩٢٥، وابدا ، ١٩٥٥ ع.. ٢ بدون عنوان، زيت وجص على الورق المقوى 0,55 × 0,50 سم، 1974

Samawah, Iraq, 1925-2004 Untitled, oil and plaster on board 66.5 x 56.5 cm, 1963

يعتبر شاكر حسن آل سعيد – المولود في مدينة السماوة – واحداً من أكثر الفنانين شهرةً وتقديراً في العراق، وقد أنتج العديد من الأعمال الفنية التجريدية المستوحاة من مبادئ التصوف الإسلامي. ورأى الفنان في التعبير الفني شكلاً من أشكال التأمل المقدِّس؛ وطور فلسفةً فنيةً خاصةً به عرفت باسم "البعد الواحد"، وهي تمثُّل الفضاء الواقع بين العالمين المرئي واللاَّمرئي للَّه عز وجل. وسعى آل سعيد من خلال لوحاته وأعماله الفنية المصنوعة من وسائط متعددة إلى تقديم لمحة عن هذا البعد، حيث كان يؤمن بأن التأمل في عظمة الخالق هو ما يؤدي إلى توحد الذات الغردية بالذات الأبدية.

وحصل أن م دامت الماد و قيدماء قاهش بلد عبدس الآركية والمادة المادة والمادة وال للمعلمين ببغداد، وأخرى في الرسم من "معهد الفنون الجميلة". كما درس لاحقاً في "أكاديمية جوليان"، و"المدرسة الوطنية العليا للفنون الزخرفية"، و"كلية الفنون الجميلة" في باريس. واشترك مع معلمه الفنان العراقي الشهير جواد سليم على تأسيس "جماعة بغداد للفن الحديث" في عام ١٩٥١. وكان آل سعيد مصدر إلهام العديد من فناني جيله، من حيث ابتكار نمط فنيٌّ عراقي متميز يجمع بين الحداثة والتقليدية في آن معاً. وإلى جانب المذَّهب الصوفيُ، كان الفن الذي قدمه آل سعيد متحذِّراً في الفكر الغربي الحديث يما في ذلك النظريات البنبوية، والسيميائية، والتفكيكية، والظاهرتية والوجودية. ويلعب آل سعيد في أسلوبه الغني غالباً على وتيرة الإحساس بالوقت من خلال تقديم صور تبدو قديمة في ظاهرها، وتنطوى في مضمونها على العديد من العااصر الفنية العصرية مثل أسلوب "الجرافيتي" ورشقات الطلاء.

One of Iraq's most-revered artists Shakir Hassan Al Said produced abstract artwork inspired by the principles of Islamic Sufism. The Samawah-born artist regarded artistic expression as an act of sacred contemplation, and he developed an art philosophy known as Al Bua'd Al Wahid, or One Dimension, representing the area between the visible world and the invisible realm of God. Al Said's paintings and mixed-media works often sought to give a glimpse into this dimension. He believed contemplating the glory of God caused the personal self to disintegrate into the eternal one.

Al Said pursued a degree in social sciences at the Higher Institute of Teachers in Baghdad and in painting from the Institute of Fine Arts, later studying at Paris' Académie Julien, the École des Arts Décoratifs and the École Supérieure des Beaux-Arts. Taught by prolific Iraqi artist Jewad Selim, both artists founded Baghdad Modern Art group in 1951. Al Said inspired many artists in his generation to create a distinct Iraqi style that was simultaneously modern and traditional. Other than Sufism, Al Said's art was rooted in Western modern thought, including structuralism, semiotics, deconstructionism, phenomenology and existentialist theory. His approach often toys with the sense of time, appearing ancient while containing elements, such as graffiti and splashes of paint, that bring it into the modern context.





A 1975 exhibition poster of the One Dimension group founded by Shakir Hassan Al Said.

ملصق خلال معرض ٥٧٩١ لجماعة "البعد الواحد" التي أسسها شاكر حسن آل سعند.

• • • ردُّ الشرق 84 • • • RE: ORIENT 85

## WALID AL SHAMI

## وليد الىثىامى

حمص، سوريا، ۱۹۶۹ <mark>مريم،</mark> مواد مختلفة على ورق مقوى ۲ × ۷ سم، ۱۹۷۲ Homs, Syria, 1949

Maryam, mixed media on board

60 x 74 cm, 1972

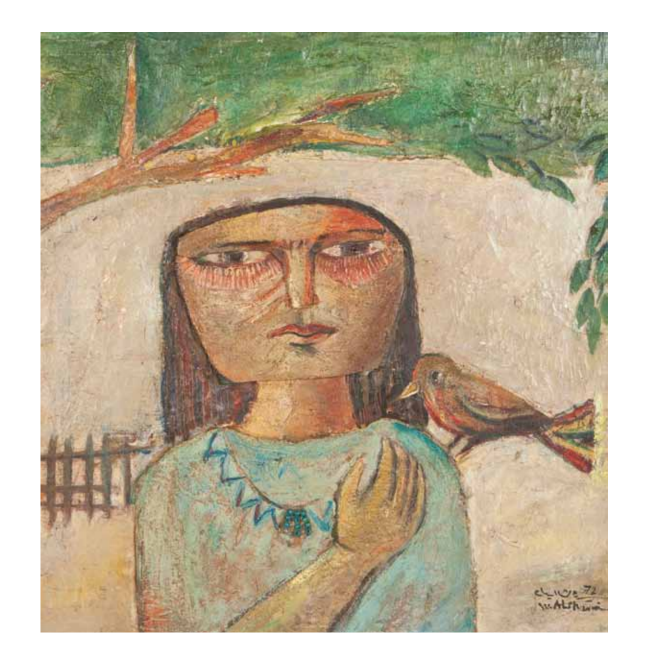
تمتد تجربة الغنان التشكيلي السوري وليد الشامي لأكثر من أربعين عاماً. اشتهر خلالها بأعماله الغنيّة التي ترصد جماليات العمارة القديمة في مسقط رأسه حمص والطبيعة الخلويّة في ريفها الساحر بأسلوب يمزج بين الواقعيّة والخياليّة. بدأ الشامي دراسته الغنيّة عام ١٩٦٦ في مركز صبحي شعيب للغنون التشكيليّة بمسقط رأسه، ثم تابعها في محترفات كلية الغنون الجميلة بجامعة دمشق وتخرج في شعبة الحفر والطباعة عام ١٩٧٥، وكان صاحب أول معرض في الهواء الطلق في سوريا عام ١٩٧٣.

وتتجلى مهارة الصنعة لدى الشامي على أكمل وجه في لوحة "مريم" التي رسمها عام ١٩٧٢. فإلى جانب ولعه بالعمارة وتفاصيل الحياة في مدينته حمص، أدخل الشامي الوجه الأنثوي الصبوح على لوحاته منذ سبعينيات القرن الماضي وحتى اليوم، وفي لوحة "مريم"، يلجأ الشامي إلى تنسيق مفرداته في قوالب لونية محددة. ومع ذلك، فإن الوجه الأنثوي المؤطر بعريش من الأوراق والمحروس بعصفورين، هو ما يستحوذ على تركيز الناظر، لأن الشامي يلوذ ببساطة الخط لإبراز دقة التعبير على قسمات الوجوه المبالغ في تصويرها.

ويعرف عن الشامي أنه مصور فوتوغرافي متمرس، وهو مقيم حالياً في الإمارات، حيث يواصل إنتاجه الفنى وعرض أعماله. The career of artist Walid Al Shami has spanned 40 prolific years, during which time he has become recognised for paintings that depict in real and fantastical imagery his hometown of Homs, Syria. Al Shami began his studies in 1966 at the Subhi Shoeib Center for the Plastic Arts before continuing his training at Damascus University, where he graduated from the Printing and Etching division in 1975. He was the first artist to exhibit in the open air in Syria in 1973.

The 1972 painting, *Maryam*, is emblematic of Al Shami's practice. In addition to his interest in depicting the architecture and city life of Homs, Al Shami has continually returned to the motif of the female figure since the early 1970s. In *Maryam*, Al Shami organises the composition through blocks of colour. Yet it is the female figure, framed by an arbor of leaves and in the company of two birds, that dominates the image and captures the viewer's gaze. Through exaggerated facial features, Al Shami uses the simplicity of line to convey an intensity of expression.

Also a trained photographer, Al Shami currently resides in the United Arab Emirates, where he continues to practice and exhibit.



## GAZBIA SIRRY

جــاذبيــة ســـرى

القاهرة، مصر، ه ۱۹۲ <mark>حدیث نساء</mark>، لوحة زیتیة علی القماش ه,۱۵ × ۲۲ سم، ۱۹۲۷ Cairo, Egypt, 1925

Women Talking, oil on canvas
51.5 x 42 cm, 1967

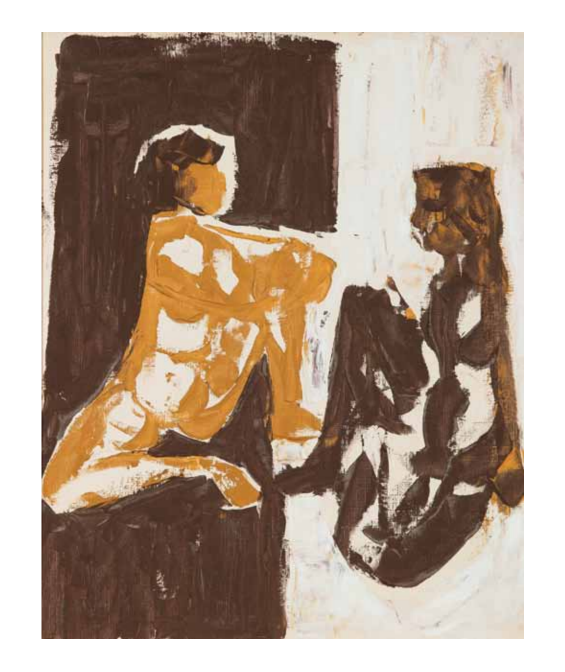
تتشابك النضالات الفردية والجماعية للتاريخ المصري الحديث في مجموعة أعمال الفنانة المصرية جاذبية سري التي تتميز بالدقة في أسلوبها وأشكالها الفنية. وعاصرت سري – المولودة في القاهرة – ثورة الضباط الأحرار التي اندلعت عام ١٩٥٢، واستشعرت نبض الأيديولوجيات الاشتراكية التي رافقت انتشار القومية العربية على امتداد العالم العربي، بقيادة الرئيس جمال عبد الناصر.

وتنطوي لوحات سري على رموز وتغاصيل خاصة، تعكس مواقفها تجاه التحولات الثقافية والسياسية التي شهدتها تلك المرحلة من حياتها. فقد التسم أسلوبها بالتركيز على تجسيد الشخصيات النسائية القوية التي تركت بصمتها في خمسينيات وستينيات القرن الماضي، ثم تحول اهتمامها من الغن التمثيلي إلى التجريدي في أعقاب الخسارة التي مني بها العرب في حربهم مغ إسرائيل عام ١٩٦٧. وعلى أعتاب هذه المرحلة الانتقالية في الأسلوب، ولدت لوحة حديث نساء" عام ١٩٦٧ التي تصور جسدي امرأتين ضعيفتين باستخدام بعض الإيماءات غير المترابطة. وبخلاف أعمالها التي غلب عليها الطابع التمثيلي البحت، اعتمدت سري في لوحتها هذه تركيبة غريبة من الألوان والأشكال المجزأة التي تعكس بطريقة ما حالة عدم الاستقرار والضياع التي تعاني منها الشخصيات المصورة.

وتفاوتت آراء النقاد حول أعمال سري، فمنهم من وصفها بأنها ساذجة ومنهم من رأى فيها دلالات سياسية عميقة. ولعل أبرز ما يميز سري عن غيرها من الفنانات المصريات البارزات هو أسلوبها الذي يتسم بالغموض. وأقامت سري أكثر من ٧٠ معرضاً فردياً في جميع أنحاء العالم. وهي خريجة "المعهد العالي لتعليم الفنون" بالقاهرة عام ١٩٤٩، وتابعت تدريبها في باريس وروما إضافةً إلى "كلية سليد للفنون الحميلة" في لندن التداء من عام ١٩٥٤ The collective and individual struggles of modern Egyptian history are entwined in the artwork of Egyptian artist Gazbia Sirry, who utilises a nuanced form and style. Cairo-born Sirry experienced the 1952 Free Officers Revolution and the pulsating Socialist ideologies ushered in by President Gamal Abdel Nasser's Pan-Arab nationalism.

Deciphering the specific qualities of Sirry's paintings provides a unique glimpse into her attitudes toward the cultural and political transformations of her time. Emphasising strong female figures in her work in the 1950s and 1960s, Sirry's concentration shifted from representation to abstraction in the aftermath of a crippling Arab defeat in the 1967 Arab-Israeli war. On the cusp of this stylistic transition, Sirry's *Women Talking* (1967) shows two women physically exposed and vulnerable in unfastened gestures. Unlike her defined representational work, this unsettling composition of fragmented pigment and form reveals an uncertainty in circumstances of her figures and their purpose.

Critics have read her work as either playfully naïve or infused with sharp political commentaries. This ambiguity is precisely what distinguishes Sirry as one of Egypt's most-important and intriguing artists. Sirry, who has hosted more than 70 solo exhibitions worldwide, graduated from Cairo's Higher Institute for Arts Education for Women in 1949, and furthered her training in Paris, Rome, and London.



## SEIF WANLY

سيـف وانــلي

الإسكندرية، مصر، ۱۹۰٦ – ۱۹۷۹ <mark>موسيقی هادئة</mark>، لوحة زيتية علی الخشب ۸٫۵ × ۷۱ سم، ۱۹۵۳ Alexandria, Egypt, 1906-1979 Nocturne, oil on panel 58.5 x 71 cm, 1953

ولد سيف واناي في الإسكندرية لعائلة مصرية أرستقراطية، وتدرب بنفسه على فن الرسم؛ وهو يوظف في لوحاته نمطاً مميّزاً من الألوان الزاهية والأشكال والتراكيب الفنية التي تمزج بين هندسة الأشكال المبسطة، مع تأثيرات المدرستين التكعيبية والمستقبلية. ونجد في لوحات وانلي شخوصاً بإيماءات ذاتية منعزلة عن وتيرة الحياة؛ ورغم رصده العروض الأدائية الترفيهية والمسرحية والموسيقية الحية مثل عروض السيرك المتنقل والباليه، كما في لوحة "الباليه الروسي" (١٩٥٨ – ١٩٦٦)، غير أن وانلي ركز بشكل رئيسي على تصوير واقع الحياة اليومية كما في لوحته "الأم والطفل" (١٩٥٧) التي يستكشف من خلالها علاقة الأمومة الحميمة، بالإضافة إلى لوحة "موسيقي هادئة" (١٩٥٣) التي تجرها حصان.

وفي أربعينيات القرن الماضي، أسس وانلي معَ أخيه أدهم، استوديو فني في القاهرة كان مقصداً لعامة الناس وجميع المهتمين بالغنون. وسافر في أواخر الخمسينيات إلى إقليم النوبة لإنتاج سلسلة من اللوحات والرسومات التي تصور معالم الحياة في مصر العليا؛ وذلك في إطار مشروع حكومي يهدف إلى توثيق الحالة الثقافية والأوضاع السائدة هناك قبل عملية إعادة التوطين إثر بناء السد العالى في أسوان. Employing a distinct style of bright colours, form and composition, the paintings of Seif Wanly blend the geometry of simplified shapes with Futurist and Cubist influences. Born in Alexandria into an aristocratic Egyptian family, Wanly was privately tutored in art. In his portraits we find characters in self-reflective gestures detached from the pace of life. While some of his paintings capture live entertainment, theatre and musical performances such as travelling circuses and ballets, as seen in *Russian Ballet* (1958-60), Wanly's primary concentration was to depict daily life. *In Mother and Child* (1957), he explores maternal intimacy, while *Nocturne* (1953) features a reflective scene of a solitary driver dozing on his a horse drawn taxi.

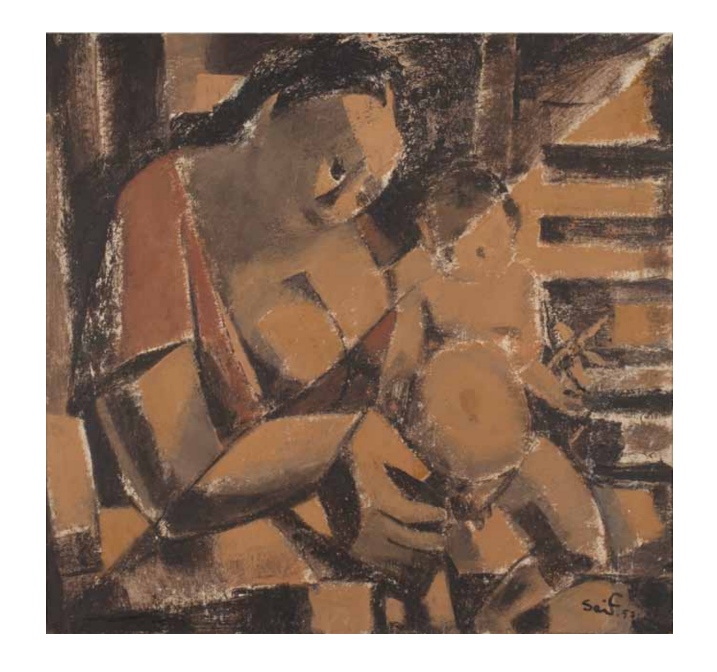
The artist established an art studio in Cairo in the 1940s with his brother Adham Wanly that was open to the public and anyone interested in the arts. In the late 1950s, Wanly travelled to Nubia to produce a series of paintings and drawings portraying life in Upper Egypt for a governmental project to document culture and conditions prior to the relocation that occurred to enable construction of the Aswan High Dam.



# SEIF WANLY سيف وانـلي

الأم والطفل، لوحة زيتية على الورق المقوى Mother and child, oil on board

190V ,Гаш V 0,Г × VГ 72 X 75.2 cm, 1957



••• ردُّ الشــرق 92 ••• RE: ORIENT **93** 

# SEIF WANLY سيفوانلي

The Russian Ballet, oil on board الباليه الروسي، لوحة زيتية على على الورق المقوى 977 × ۱۱ سم، ۱۹۵۷ × ۱۹ سیم، ۱۹۵۷



••• ردُّ الشرق 94 ••• RE: ORIENT **95** 

## NASHA'AT AL ZUABY

## نشـــأت الزعبي

حماة. سورية. ۱۹۳۹ <mark>المستحمون</mark>. ألوان زيتية على قماش ۸, ol× ۱۷۷سم، ۱۲۹۲ Hama, Syria, 1939 The Bathers, oil on canvas 150.8 × 217 cm, 1964

يتلقف الفنان نشأت الزعبي العالم بروحه، يتأمله بهدوء، وكأنما يريد أن يرشح إلى وجدانه ما هو جوهري فقط، ثم ينتظر حتى يغيب المشهد عن ذاكرته تماماً، ليبدأ بالرسم. تلك هي الآلية التي يتعامل بها الغنان مع نتاجه الإبداعي، إذ يعيد صياغة العالم على طريقته من خبايا الذاكرة وليس عبر المحاكاة المباشرة. فتأتي أعماله مشحونة بطاقة انفعالية وعاطفية كبيرة، في بناء بصري متين لا يأبه بالتفاصيل الصغيرة ومنظور الأشياء، بقدر اهتمامه بجمالية المشهد وحوانيه الروحية والوحدانية.

وقد السمت تجربة الفنان الزعبي بقوة التصوير وبحساسية غرافيكية ولونية عالية، اعتمدت في بنائها على التناغم في الشكل والضوء واللون. يعالج عمل "المستحمون" الذي أنتجه الفنان ضمن مشروع تخرجه من كلية الفنون عام ١٩٦٤، موضوع حمامات حماة التي كانت تقبح تحت الأرض، وكان يمتزج فيها الضوء الخفيف الذي يتسرب من قباب البلور السميكة مع أبخرة الماء، وقد تناولها الفنان بأسلوب أكاديمي متين، وبخطوط رشيقة وألوان مشرقة وكأنما نجحت بتصوير ما يريده الفنان، وهو غسل الأرواح وليس الأبدان.

أما لوحة "ولادة لحن" التي رسمها عام ١٩٩١، فيصفها الفنان بقوله: "استحضر إنساناً بوضع نصبي يتوسط القسم الأعلى من اللوحة، وهو يهتم بصياغة لحن عن الأرض التي تحيط به، وما يدور فيها، وبين أشخاصها من أحاديث.. تلك الأرض هي ما أحببت دائماً.. مشاهد ومطارح هي في الحقيقة مرابع الأحلام والذاكرة بل هي تراب الروح". بدأ الزعبي دراسة التصوير الزيتي في القاهرة، وتخرج عام ١٩٦٤ في كلية الفنون الجميلة بدمشق، حيث ساهم في تأسيس نقابة الفنون الجميلة واتحاد الفنانين العرب. أعماله مقتناة لدى العديد من المتاحف والمحموعات الفنية الخاصة.

Nasha'at Al Zuaby realises the world spiritually and contemplates it with extreme tranquillity, aspiring his conscience to recognise only the essence of matters, and then starts painting when this overall scene completely vanishes from his memory. The artist tries to re-shape the world through the impact of memory without any direct simulation. He achieves works that are emotionally charged within an optical composition

that doesn't focus on tiny details, instead capturing his interest in depicting the beauty of the scene's spiritual and emotional aspects.

As part of his graduation project from Damascus'
Faculty of Fine Arts in 1964, Al Zuaby created the
piece featured here, *The Bathers*, which throws light
on underground baths in his Syrian hometown Hama,
where soft light penetrates from the thick crystal domes and
blends with the water fumes. The artist tackles the scene
employing a solid academic approach and uses graceful lines,
along with a unique palette of fresh colours, to embody his
main objective: washing the spirits rather than the bodies.

After Damascus, Al Zuaby studied oil painting in Cairo, and helped establish the Fine Arts Association and Arab Artists Federation. His artworks have been featured in many museums and private art collections.

Photo courtesy of بورة مقدمة من الغنان.

#### PREVIOUS PUBLICATIONS

المطبوعات السابقة

#### المعرض: ردُّ الشرق

التاريخ: ۱۱ مارس – ۲۲ نوفمبر، ۲۰۱۳ الرقم الدولي الموحد للكتاب: ۵ – ۸۰۷ -۹۰۷ -۱–۹۷۸ الناشر: Art Advisory Associates Ltd

#### المعرض: اغتراب

التاريخ: ۲۰ مارس – ۲۰ ديسمبر ۲۰۱۱ الرقم الدولي الموحد للكتاب: ۱–۱۸–۰۸، ۹۷۸–۱–۹۷۸ الناشر: Art Advisory Associates Ltd

#### المعرض: القافلة

التاريخ: ١٤ أكتوبر ٢٠١١ – ٢٢ فبراير ٢٠١٢ الرقم الدولي الموحد للكتاب: غير متوفر

#### **Exhibition:** Re: Orient

Dates: March 11 – November 22, 2013 ISBN 978-1-907051-26-5 Publisher: Art Advisory Associates Ltd.

#### **Exhibition:** Alienation

Dates: March 24 – December 22, 2012 ISBN: 978-1-907051-18-0 Publisher: Art Advisory Associates Ltd.

#### **Exhibition:** Caravan

Dates: October 14 2011 – February 22, 2012

ISBN: N/A